
MINISTERO DELLA CULTURA  
DIREZIONE GENERALE ARCHIVI

2023

D
e

n
t

r
o e f

u
o

r
i g

h
e

t
t

o

Dentro e fuori 
ghetto

Vita e cultura ebraica 
a Siena 

in età moderna

a cura di 
Davide Mano – Ilaria Marcelli







PUBBLICAZIONI DEGLI ARCHIVI DI STATO
SAGGI 126

ARCHIVIO DI STATO DI SIENA

Dentro e fuori ghetto

Vita e cultura ebraica a Siena in età moderna

a cura di 
Davide Mano – Ilaria Marcelli

MINISTERO DELLA CULTURA 
DIREZIONE GENERALE ARCHIVI

2023



DIREZIONE GENERALE ARCHIVI
Servizio II Patrimonio archivistico

Direttore generale Archivi: in corso di nomina
Direttore del Servizio II: Sabrina Mingarelli

Cura redazionale: Direzione generale Archivi, Servizio II – Patrimonio archivistico

Contratto nuziale (Ketubbà) di Zevulon Hillel Gallichi e Ricca Piattelli, Siena, 14 tishri 5468 
(1708). ASSi, Diplomatico ebraico, 21.

©2023 Ministero della Cultura
Direzione generale Archivi

ISBN 978887125-356-5



SOMMARIO

Saluti istituzionali

Direzione generale Archivi, Sabrina Mingarelli	 7
Archivio di Stato di Siena, Cinzia Cardinali	 9
Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia, Dario Disegni	 15

Introduzione

Dentro e fuori ghetto a Siena, Davide Mano	 17

I. 
Il patrimonio ebraico senese: documenti, arredi, 

tradizioni, repertori musicali

Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità 
ebraica di Siena, Anna Di Castro	 35

I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici 
di Toscana, Ilaria Marcelli	 57

Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 
Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele, Ariel Viterbo	 65

Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga 
di Siena, Dora Liscia Bemporad	 87

Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo): musiche della 
tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi, Enrico Fink	 101

L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche 
di esecuzione musicale, Piergabriele Mancuso	 125



6

II. 
Il ghetto e la città: 

relazioni, interdizioni, vitalità, conflitti

Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. 
Aspetti economici e sociali, Michele Cassandro	 141

La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena 
in età moderna, Michaël Gasperoni	 157

Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea, 
Mario Ascheri	 173

Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche 
dentro e fuori il ghetto di Siena (fine XVII- XVIII sec.), 
Patrizia Turrini	 187

Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni 
proibite dalla «libertà di passeggiare fuori dal ghetto» 
all’eccidio del Viva Maria, Floriana Colao	 219

Indici

Indice dei nomi di persona	 233



SALUTI ISTITUZIONALI

Il presente volume esce ad alcuni anni di distanza dalla giornata di studi tenu-
tasi il 27 febbraio 2020 a Siena. In quell’occasione, i contributi erano stati divisi in 
due sessioni e luoghi: una prima sessione mattutina dedicata alla documentazione 
tenutasi presso l’Archivio di Stato, seguita da una sessione pomeridiana riservata 
alla storia e alla cultura ebraica, svoltasi presso il matroneo della Sinagoga della co-
munità senese. Questa divisione tematica e questa dislocazione in due sedi bene evi-
denziano la volontà degli organizzatori di allora e degli attuali curatori del volume 
di ritessere il filo che lega archivi, edifici cittadini e spazi di vita vicini – anche ide-
almente – come sono vicini fisicamente l’Archivio di Stato e l’antico ghetto ebraico.

Non è certo la prima volta che gli Archivi di Stato si fanno promotori di inizia-
tive di valorizzazione del patrimonio documentario conservato anche in altri istituti 
culturali della città. La pubblicazione del presente volume costituisce, tuttavia, un 
risultato di particolare rilevanza, sia per l’importanza di incentrarsi sulla storia della 
popolazione e della documentazione ebraica a Siena in età moderna, sia per l’alto 
valore scientifico dei saggi che partecipa al rinnovamento degli studi in materia. 

Questo volume, con interventi che indagano la vita quotidiana e la cultura 
degli ebrei senesi nello spazio di alcuni secoli, costituisce un originale contributo 
alla storia del nostro paese: non ancora del tutto nota è la vita dentro i ghetti 
nell’età moderna e molti sono i nodi da sciogliere, per comprendere appieno una 
realtà – quella di una comunità chiusa in uno spazio ristretto densamente abita-
to – che non costituiva una monade isolata dal resto della città, ma che ne faceva 
parte ed era in relazione con essa, ne era influenzata e la influenzava.

Questo libro è inoltre un importante tassello aggiunto alla conoscenza del 
patrimonio archivistico, la cui ampiezza e articolazione, come è noto, rappresen-
tano un unicum nel panorama internazionale. Per tale motivo la Direzione generale 
Archivi si è impegnata nel sostenerne la pubblicazione: rendere tangibile l’eccel-
lenza del complesso degli studi storici, culturali, archivistici della nostra Nazione.

Sabrina Mingarelli

Dirigente del Servizio II
Patrimonio archivistico





9Saluti istituzionali

Tra le comunità di ebrei che emigrando dalla Palestina si insediano in Eu-
ropa, la comunità italiana presenta radici remote e una continuità cronologica, 
con periodi storici di diffusa spiritualità, in cui la comunità ebraica e quella 
italiana convivono con maggiore intesa – come alle origini del movimento mo-
nastico medioevale e nel Rinascimento – alternati con altri periodi, come quello 
della Controriforma, durante i quali la condizione degli ebrei e le loro relazioni 
con la società cristiana sono invece critici o conflittuali. La cultura ebraica, come 
noto, influenza largamente molteplici aspetti della società e della cultura del 
Mediterraneo: Siena, in questo orizzonte, costituisce un campione non privo di 
caratteristiche peculiari sotto diversi aspetti storico-culturali, sociali e di convi-
venza. La ricchezza della documentazione storica, artistica e letteraria prodotta 
nel corso della plurisecolare storia ebraica e dei rapporti con le comunità e i 
governi cristiani ha stimolato gli studi che, a partire soprattutto dal secondo 
dopoguerra, hanno risposto a interessi diversificati e prodotto approfondimenti 
multidisciplinari. 

Nell’ambito della storia delle comunità e della definizione del ruolo e del 
contributo che rivestono nella vita economica, sociale, culturale e spirituale della 
penisola, si inserisce anche questa pubblicazione, quale risultato della raccolta 
delle relazioni della giornata di studi tenutasi a Siena nel febbraio 2020, oppor-
tunamente riviste ed aggiornate, con la pubblicazione di altri contributi inediti 
inerenti al tema. Il volume è rivolto ad approfondire la vita e la cultura ebraiche a 
Siena nel corso dell’età moderna (secoli XV-XVIII) puntando a delineare il loro 
manifestarsi all’interno del ghetto ebraico e nello spazio della città di Siena e, più 
ampiamente, nel mondo cattolico toscano. 

Sin dall’inizio del Novecento, la storiografia ha presentato contributi 
significativi dedicati a Siena e alla Toscana, risultato di interessi storiografici 
specifici degli autori – per esempio i temi particolari affrontati da Zdekauer1 
e Zoller2 all’inizio del Novecento, oppure rivolti alla storia della Comuni-
tà, risultato dell’interesse generalizzato degli storici degli anni Cinquanta del 
Novecento. Per rimanere nell’ambito della realtà di Siena e introdurre sinteti-
camente la storiografia di riferimento, è sufficiente ricordare almeno i lavori 

1  L. Zdekauer, I Capitula Hebraeorum di Siena (1477- 1526) con documenti inediti, in «Archivio giuri-
dico Filippo Serafini», LXIV (1900), pp. 257-270.

2  I. Zoller, Per la storia del 28 giugno 1799 a Siena, in «Rivista Israelitica», VII (1910), pp. 138-142, 
191-193, 240-244; VIII (1911), pp. 30-32, 65; Id., I medici ebrei laureati a Siena negli anni 1543-1695, in 
«Rivista Israelitica», X (1913-1915), pp. 60-66, 100-110.



10 Dentro e fuori ghetto

di Nello Pavoncello3, di Michele Cassandro4 e, più tardi, di Osanna Fantozzi 
Micali5. 

I contributi scientifici dei decenni immediatamente successivi alla metà del 
Novecento inquadrano Siena nel contesto italiano come una realtà molto com-
plessa e articolata: gli ebrei senesi, documentati in città sin dai primi decenni del 
Duecento, avevano potuto operare attivamente e prosperare nell’attività credi-
tizia, esercitata in esclusiva nel Medioevo fino all’istituzione del Monte di Pietà 
(1472) e in altri molteplici settori imprenditoriali, come la tessitura di lana e seta, 
la sartoria, l’appalto del tabacco, la medicina. 

A partire dagli anni ’80 del Novecento anche il (già) Ministero per i Beni 
Culturali e Ambientali apporta direttamente importanti studi e pubblicazioni al 
tema della cultura ebraica a partire dall’organizzazione del convegno tenutosi a 
Spoleto nel 1979 sugli Ebrei dell’Alto medioevo, e inaugurando, con la pubblicazione 
degli atti del successivo convegno internazionale di Bari del 19816, la collana Italia 
Judaica. I sei volumi pubblicati tra il 1983 e il 1998, edizione degli atti di altrettanti 
convegni internazionali svoltisi dal 1981 al 1995, sono dedicati, ciascuno, all’ap-
profondimento di un periodo individuato, a un ambito territoriale definito o, 
negli anni più recenti, a un tema specifico7. Tra gli appuntamenti di Italia Judaica, 
la tradizione storiografica si è espressa in maniera significativa anche per Siena in 
particolare approfondendo i decenni dell’Unità d’Italia e del Novecento8. 

Anche l’Archivio di Stato di Siena ha contribuito più recentemente ad af-
frontare uno dei periodi più drammatici della nostra storia nazionale, l’età con-
temporanea, con la mostra e il relativo catalogo Voci di carta. Le leggi razziali 
attraverso i documenti della città di Siena (Pisa, Pacini 2018) curati, oltre che da chi 
scrive, da Anna Di Castro e Ilaria Marcelli, protagoniste anche nell’organizza-
zione della giornata di studi del 2020 assieme a Davide Mano. La ricostruzione 
delle vicende storiche ha puntato a «dare voce» direttamente a un campione di 

3  N. Pavoncello, Notizie storiche sul Tempio di Siena, in «Israel», 22 luglio 1954, p. 3; ID., Notizie 
storiche sul ghetto di Siena, in «Israel», 11 agosto 1955, pp. 3-4; ID., Notizie storiche sulla Comunità ebraica 
di Siena e la sua Sinagoga, in «Rassegna Mensile di Israel», III serie, XXXVI (1970), 7-8-9, pp. 289-313.

4  M. Cassandro, Gli ebrei e il prestito ebraico a Siena nel Cinquecento, Milano, Giuffré, 1979; ID., La 
comunità ebraica di Siena intorno all’ultimo quarto del ‘600. Aspetti demografici e sociali, in «Bullettino senese 
di storia patria», 90, 1983, pp. 126-147.

5  O. Fantozzi Micali, La segregazione urbana: ghetti e quartieri ebraici in Toscana, Firenze, Alinea, 1995.
6  Italia Judaica. Atti del I Convegno internazionale (Bari, 18-22 maggio 1981), Roma, Ufficio centrale 

per i beni archivistici, 1983.
7  Donne nella storia degli ebrei d’Italia. Atti del IX convegno internazionale «Italia Judaica». Lucca, 6-9 giu-

gno 2005, a cura di M. Luzzati e C. Galasso, Firenze, Giuntina, 2007.
8  Italia  Judaica. Gli ebrei nell’Italia unita, 1870-1945. Atti del IV Convegno internazionale, Siena 12-

16 giugno 1989, Saggi 26, Roma, Ufficio centrale per i beni archivistici, 1993.



11Saluti istituzionali

documentazione pubblica (soprattutto del Gabinetto di Prefettura) per raccon-
tare il lungo processo messo in atto a partire dal 1938 (fino al 1945) denominato 
della «persecuzione dei diritti» nella scuola, nel lavoro e nella requisizione dei 
beni. Il linguaggio delle carte ufficiali permette di far emergere come la legisla-
zione in quegli anni intendesse limitare la capacità giuridica degli ebrei italiani, 
rendendoli di fatto cittadini di rango inferiore. La mostra è stata inserita nel 
più ampio progetto L’Italia a 80 anni dalle leggi antiebraiche e a 70 dalla Costituzione, 
comprendente un convegno e la relativa pubblicazione degli atti9 e altre iniziati-
ve dedicate alla riflessione sui molti profili giuridici dell’ingiustizia in forma di 
legge e sulla ‘cicatrice’ della persecuzione razziale nella Costituzione.

Indagare gli aspetti legislativi, politici ed istituzionali delle dinamiche dei rap-
porti tra gli ebrei senesi e le magistrature cittadine e toscane è anche l’obiettivo 
principale del lavoro sulle fonti documentarie di Patrizia Turrini10, già funzionaria 
dell’Archivio di Stato di Siena, che presenta in questo volume un aggiornamento 
della sua ricerca. La dettagliata ricognizione delle fonti documentarie «pubbliche», 
soprattutto delle magistrature collegiali della città (Balia, Biccherna e Consiglio 
generale) conservate in Archivio di Stato, documenta una comunità molto vivace 
dal Medioevo fino alla conclusione del Governo francese sulla città che, tuttavia, 
subisce una lenta ma progressiva marginalizzazione dalla vita pubblica sin dalla 
seconda metà del Trecento. Anche l’insediamento, caratterizzato precedentemente 
dalla continuità, presenta una cesura al 1384, per il divieto imposto in quell’anno 
di abitare lungo le vie principali. Questo e gli altri studi confermano la particolarità 
del caso senese, dove la comunità ebraica è costantemente attiva nell’economia e 
nella cultura della città sin dall’epoca medievale e moderna, partecipa alle corpo-
razioni, fonda accademie, ciascuna dotata di una libreria e di un proprio teatro, 
come si può leggere nelle ricerche di Erminio Jacona11 presso l’Archivio di Stato. 
Nonostante il rapporto con la comunità cristiana, con le istituzioni cittadine e con 
quelle statali sia, semplificando, di «tolleranza» e vigile controllo, rimane spazio 
per la crescita degli affari e la prosperità economica privata. L’epoca granducale, 
con l’estensione della legislazione dello Stato toscano (1571) dopo la caduta della 
Repubblica e la reclusione nel ghetto, sebbene con qualche ritardo (1573) rispetto 
alla situazione toscana, segna invece il progressivo e drastico ridimensionamento 
delle condizioni economiche e sociali dell’intera comunità, non più considerata un 

9  L’Italia a 80 anni dalle leggi Antiebraiche e a 70 dalla Costituzione. Atti del Convegno tenuto a Siena nei 
giorni 25 e 26 ottobre 2018, a cura di M. Perini, Pisa, Pacini, 2019.

10  P. Turrini, La Comunità ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restau-
razione, Siena, Pascal, 2008.

11  E. Jacona, Storie, vicende, aneddoti di un teatro senese, Siena, Betti, 2007.



12 Dentro e fuori ghetto

elemento nevralgico per lo sviluppo economico. Dopo l’età moderna, che rappre-
senta, quindi, l’inizio di un lungo periodo di espulsioni, esodi e segregazioni, men-
tre anche la Chiesa controriformata cambia radicalmente il suo atteggiamento nei 
confronti degli ebrei, il periodo lorenese rappresenta un nuovo periodo di sviluppo, 
segnato dall’accordo per la costruzione della Sinagoga nel 1776 e l’avvio dei lavori 
nel 1786. Il diffondersi dell’esperienza rivoluzionaria francese e del principio di 
libertà religiosa, che costituiva uno dei capisaldi del pensiero illuminista, permette 
un ulteriore periodo segnato dal fermento e dall’entusiasmo. Segnato dall’entrata 
in città nel 1799 delle truppe controrivoluzionarie e sanfediste del “Viva Maria” è, 
comunque, seguìto dal ritorno dei francesi e dalla stabilizzazione del governo su 
Siena e sul nuovo dipartimento dell’Ombrone, che avrebbe ridato parità di diritti 
alla comunità ebraica cittadina riconoscendone il ruolo secolare. 

Potendo contare sulla tradizione storiografica e sulle attività di conoscen-
za delle istituzioni del Ministero della Cultura e della precedente esperienza 
dell’Archivio di Stato stesso, è stata avanzata la proposta di sottolineare la con-
giuntura dell’inaugurazione della Sinagoga, tornando sul tema della storia della 
comunità ebraica senese nell’età moderna e lorenese, attraverso un momento di 
confronto scientifico, coerentemente con le attività istituzionali di conoscenza, 
«mediazione» e comunicazione del patrimonio dell’Archivio di Stato. Insieme 
alla consultazione dei fondi documentari storici attraverso i relativi strumenti 
di accesso, – oggetto di una costante revisione e pubblicazione (digitale), –  la 
programmazione culturale costituisce un momento fortemente qualificante 
dell’intero processo istituzionale di tutela, descrizione e valorizzazione del patri-
monio e, pertanto, tra gli impegni primari assunti da chi scrive insieme all’inca-
rico di direzione nel 2019. La proposta, accolta con entusiasmo e partecipazione 
da Anna di Castro, per la Sinagoga di Siena, e da Davide Mano dell’École des 
Hautes Études en Sciences Sociale (EHESS) di Parigi, curatore di questo ric-
co volume assieme a Ilaria Marcelli, dà contezza del valore di quella giornata 
(27 febbraio 2020) mentre la possibilità di arrivare alla pubblicazione, anche se 
a distanza, ha permesso di arricchire il volume con altri contributi, anche su-
perando le difficoltà della forzata limitazione degli spostamenti e delle attività 
alle quali siamo stati sottoposti a partire dalle settimane successive al convegno. 
Occorre pertanto ringraziare, insieme agli studiosi israeliani, francesi, italiani 
dell’ampia partecipazione alla giornata di studi e al volume, anche la Comunità 
ebraica di Firenze e Siena, co-organizzatrice, e la Società israelitica della Miseri-
cordia di Siena per l’ampia collaborazione e il sostegno. 

Il progetto è stato inserito, inoltre, tra le attività promosse e sostenute dal-
la Regione Toscana per la Festa della Toscana 2019, in quanto collegato con le 
specificità culturali, storiche e sociali del territorio regionale, volte a valorizzare 



13Saluti istituzionali

la ricorrenza dell’abolizione della pena di morte nel 1786 per volere del granduca 
Leopoldo di Toscana. Il tema è, infatti, congruente con lo spirito delle celebrazio-
ni intese a rappresentare e riflettere sui diritti dell’uomo, sulla pace, sull’identità 
e la storia dei territori della Regione, con particolare riguardo alla tradizione di 
diritti civili, di civiltà e giustizia che ne costituiscono il patrimonio, contribuen-
do, a riportare l’attenzione sul necessario collegamento della conservazione della 
memoria per la vita civile contemporanea. Il titolo scelto dai curatori «Dentro e 
fuori ghetto», rimanda alla compartecipazione della vita spirituale e civile tra le 
comunità, le istituzioni e i cittadini, ma il suo ricordo, e più ancora gli orrori del 
nostro secolo, smuovono la nostra coscienza di uomini e donne civili. Questo 
volume mostra come la ricerca possa ancora contribuire all’approfondimento 
delle fonti della storia degli ebrei in Italia e del peculiare modo di essere e di vi-
vere il rapporto con le istituzioni del territorio e di Siena nello specifico, risultato 
del ruolo centrale rivestito dalla civiltà ebraica nella cultura del paese. L’apporto 
alla conoscenza della comunità ebraica nella nostra civiltà e nella nostra cultura 
quale impegno morale e culturale è coltivato dall’Archivio di Stato nella con-
vinzione di partecipare, attraverso l’esercizio del proprio ruolo istituzionale, alla 
costruzione di una sempre maggiore amicizia e rispetto fra i popoli. 

L’approfondimento del panorama sulla ricca documentazione ebraica rela-
tiva alla comunità di Siena, conservata in biblioteche e archivi diversi in Italia 
e fuori dai confini, è stato possibile anche grazie alla collaborazione con la Bi-
blioteca Nazionale di Israele, che conserva una ricca collezione di fonti docu-
mentarie ebraiche senesi. L’Archivio della Comunità ebraica senese, infatti, con-
servato presso la Sinagoga, non è rimasto del tutto indenne dalle dispersioni e 
dalle drammatiche discontinuità che hanno caratterizzato la vita delle Comunità 
dopo l’emanazione delle leggi razziali nel 1938 e, soprattutto, dopo l’occupazio-
ne nazifascista. Molto rarefatta è la conservazione di documentazione afferente 
alle storie familiari. L’Archivio di Stato, in questo ambito, conserva un piccolo 
fondo diplomatico ebraico (1637-1828) comprendente una interessante raccolta 
di contratti matrimoniali miniati, per lo più stipulati a Siena tra le più importanti 
famiglie della comunità. Si tratta di documenti fondamentali, all’interno del ri-
tuale matrimoniale, per la comprensione delle dinamiche socioculturali ebraiche 
italiane, come della difficile questione della convivenza e delle contaminazioni 
interreligiose. La donazione all’Archivio di questa collezione da parte di Alessan-
dro Lisini (Siena, 17 gennaio 1851 – Castelnuovo Berardenga, 4 aprile 1945) du-
rante il periodo della sua direzione (5 dicembre 1887 – 4 luglio 1912) ha permes-
so la conservazione anche di sonetti nuziali e componimenti poetici manoscritti 
dedicati a momenti di festa, fondamentali per la conoscenza delle celebrazioni 
rituali della comunità senese del Settecento. Per la valorizzazione di questo mate-



14 Dentro e fuori ghetto

riale è auspicabile la riattivazione, dopo il lungo periodo di interruzione dovuto 
alla pandemia, della collaborazione al progetto israeliano Ktiv – The International 
Collection of Digitized Hebrew Manuscripts, articolata operazione di raccolta su base 
internazionale di manoscritti ebraici digitalizzati.

Infine, occorre ricordare la collaborazione con le Università degli studi di 
Siena e Università per stranieri di Siena, patrocinatori della giornata di studi in-
sieme al Comune di Siena e alla Fondazione per i beni culturali ebraici in Italia 
e la partecipazione dell’Istituto Sangalli per la storia e le culture religiose che ha, 
per altro, aperto la strada a una proficua collaborazione attiva per la formazione 
di giovani studiosi sulla documentazione archivistica (Gli archivi del sacro. Siena e 
oltre, organizzato dall’Università per Stranieri di Siena e dall’Opera Metropolita-
na di Siena, con il patrocinio di ANAI Toscana). 

La possibilità, infine di poter rielaborare, raccogliere e pubblicare i vari 
contributi, alcuni non presentati alla giornata di studi oppure aggiornati e com-
pletati, richiede una particolare menzione per gli autori e per i curatori Davide 
Mano e Ilaria Marcelli, oltre che il ringraziamento alla Direzione generale Ar-
chivi che ha accolto questo volume nelle proprie collane permettendone la pub-
blicazione e diffusione nel panorama scientifico italiano.

Cinzia Cardinali

Direttore dell’Archivio di Stato di Siena



15Saluti istituzionali

La Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia saluta con grande sod-
disfazione e apprezzamento la pubblicazione dei saggi che riprendono le comuni-
cazioni presentate nel significativo Convegno di studi, al quale ha concesso con 
entusiasmo il proprio patrocinio. Il volume che qui si offre alla comunità di lettori 
segna una tappa fondamentale nella conoscenza della vita e della cultura ebraica 
a Siena tra i secoli XV e XVIII. Desidero innanzitutto rivolgere un caloroso rin-
graziamento all’Archivio di Stato di Siena e alla sua direttrice Cinzia Cardinali, 
che lo ha fermamente voluto nel quadro di un significativo sviluppo dell’attività 
di ricerca promossa dall’Istituto, e ad Anna Di Castro, responsabile del Museo 
Ebraico di Siena e consigliera della Fondazione che ho l’onore di presiedere. Un 
saluto e un ringraziamento anche a tutti gli autorevoli studiosi che con i loro con-
tributi forniscono un contributo essenziale su un tema di grande rilevanza per la 
storia degli ebrei in Italia. 

Questa pubblicazione scientifica si sposa perfettamente con l’attività istitu-
zionale che da quasi 35 anni la Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia 
svolge, occupandosi della salvaguardia e della promozione del vasto patrimonio 
artistico e culturale dell’Italia ebraica, parte integrante della storia e della cul-
tura italiana. Un patrimonio antico e vastissimo, diffuso su tutto il territorio 
della penisola anche nelle regioni, come quelle dell’Italia meridionale e insulare, 
dove non vivono più Ebrei dall’espulsione del 1492. La Fondazione ha per scopo 
statutario quello di promuovere il recupero, la conservazione, il restauro e la 
valorizzazione del patrimonio storico artistico ebraico italiano, compreso ogni 
bene di interesse culturale, religioso, archeologico, archivistico, bibliografico e 
musicale e di diffonderne la conoscenza in Italia e all’estero. Una memoria diffu-
sa e radicata nel Paese di una presenza che dura da oltre duemiladuecento anni.

La particolare ricchezza del patrimonio ebraico della nostra penisola è in-
dubbia. L’Italia ebraica offre produzioni artistiche difficilmente presenti in altri 
Paesi, come codici miniati, libri a stampa, ketubbot; le sue numerose e sparse Sina-
goghe presentano tipologie diverse, dalle piccole scole nascoste, tipiche dell’epoca 
anteriore all’emancipazione, ai grandi e spesso sovradimensionati edifici eretti 
dopo il 1848; e poi gli arredi sinagogali, gli ornamenti dei Sefarim, le corone, le 
placche, i puntali, i manti ricamati, e infine gli oggetti casalinghi, preziosi ricordi 
di una vita familiare che nei secoli ha saputo mantenere gelosamente e trasmet-
tere l’identità ebraica. 

La Fondazione si trova dunque a operare perché tutto questo vario e am-
pio patrimonio sia salvaguardato, valorizzato, conosciuto, consapevole che solo 
cultura e conoscenza siano capaci di combattere intolleranza e pregiudizio. Una 
stretta interazione è quella con la Biblioteca Nazionale dell’Ebraismo Italiano 
Tullia Zevi, che ha come fine istituzionale quello di preservare il patrimonio 



16 Dentro e fuori ghetto

bibliografico, archivistico e documentario a rischio di dispersione. La Biblioteca 
raccoglie infatti gli archivi storici delle comunità ebraiche scomparse o in via di 
estinzione, li custodisce, li riordina e li mette a disposizione degli studiosi: si trat-
ta di un ingente patrimonio documentario fino a pochi anni fa poco conosciuto 
dagli storici. La Fondazione promuove altresì giornate di studio, convegni e mo-
stre, sostiene e cura pubblicazioni, eroga borse di studio per ricerche storico-ar-
chivistiche ed è impegnata direttamente in progetti di recupero e valorizzazione 
dei beni culturali nelle più diverse aree, dall’antico cimitero di Gorizia fino alle 
catacombe di Venosa.

Da questi brevi cenni si può quindi comprendere quanto il lavoro di appro-
fondimento sulla storia e la cultura degli ebrei a Siena, che oggi ci viene presen-
tato, costituisca un prezioso tassello per la narrazione della storia della comunità 
ebraica in Italia. Una storia di integrazione nella società circostante, ma, d’altro 
canto, di conservazione e di sviluppo di una forte e sentita identità religiosa e 
intellettuale, che ha fornito un significativo contributo all’arricchimento della 
cultura di tutto il Paese. Un modello quindi di grande interesse da assumere 
come punto di riferimento in una fase storica nella quale altre minoranze etni-
che e religiose entrano a far parte del variegato mosaico oggi rappresentato dalla 
società italiana e, più in generale, dal mondo occidentale.

Dario Disegni

Presidente della Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia



INTRODUZIONE

Dentro e fuori ghetto a Siena
DAVIDE MANO

Il 10 maggio 1801, i massari dell’università degli ebrei di Siena indirizzarono 
a un deputato della comunità civica, di cui non conosciamo il nome, una do-
manda di dispensa molto articolata, in risposta a una circolare in cui si chiedeva 
di comunicare al governo cittadino i nomi delle famiglie benestanti del ghetto1. 
Nella loro supplica, i massari principiarono con il dipingere una comunità ebraica 
ancora profondamente sconvolta dall’ondata d’odio, violenze e saccheggi del 1799, 
una comunità gravemente afflitta dalle difficoltà sociali ed economiche conse-
guenti agli eventi drammatici della prima età rivoluzionaria2. Coscienti di dover 
dare ulteriore sostanza alle loro argomentazioni, e con il fine ultimo di riuscire a 
eludere la tassazione straordinaria sulle famiglie benestanti, i due rappresentanti 
tracciarono una specie di lista delle spese ordinarie e straordinarie della comunità, 
menzionando le esigenze della vita ebraica, inerenti alla regolare ciclicità dei riti 
religiosi, nonché alle complicazioni endemiche legate alla vita in ghetto e con-
giunturali dovute al momento storico. Una tale precisione, ai loro occhi, doveva 
produrre un effetto di verità, utile a far sì che la loro domanda di dispensa fosse 
adeguatamente studiata. 

Esimio Signore Padrone Colentissimo Deputato della Comunità civica. In 
esecuzione degli ordini graziosamente comunicatici col compitissimo biglietto 
delle SS. LL. Illustrissime che ha la data del 7 del corrente, abbiamo l’onore 
di replicarle che non vi è nessuna famiglia nella nostra università che possa 

1  Archivio storico della comunità ebraica di Siena [d’ora in poi asces], Deliberazioni consiliari, 
II. 1, Minute 11, cc. 38-39. 

2  Sugli eventi della prima età rivoluzionaria a Siena: M. D’Ercole, Un biennio di storia senese, 
1799-1800: narrazione critica con documenti inediti, Siena, Giuntini-Bentivoglio, 1914; I. Tognarini, L’in-
vasione francese e il ‘Viva Maria’, in Storia di Siena, a cura di R. Barzanti-G. Catoni-M. De Gregorio, 
Siena, Alsaba, 1996, pp. 219-248. Sulle vicende relative al massacro antiebraico del 28 giugno 1799: 
I. Zoller, Un singolare episodio della storia degli ebrei senesi. Per la storia del 28 giugno 1799 a Siena, Firenze, 
Galletti e Cassuto, 1912; S. Cabibbe, Notizie ricavate da un registro che esisteva nell’Archivio Israelitico di Siena 
e le Tradizionali di viventi sui fatti accaduti in detta città il 28 giugno 1799 nel fatale ingresso degli Aretini, in «Il 
Corriere Israelitico», XI (1872-73), pp. 168-70.



18 Dentro e fuori ghetto

chiamarsi benestante, e per debito di nostro uffizio ci diamo l’onore di appor-
re rispettosamente sotto degl’occhi delle SS. LL. Illustrissime alcuni fatti che 
sebbene notori possono non ostante non perderli di vista servir di norma alla 
loro retta giustizia. Ciò che soffersero le famiglie ebree nell’invasione aretina 
e per il saccheggio e per l’imposte non è immaginabile, né concepibile. Molte 
famiglie che sussistevano perderono intieramente la sussistenza, e quei po-
chi di comodi che restarono oltre ad aver perdute parte delle loro sostanze 
si trovano a carico oltre i miserabili e poveri premativi, i mediocri doventati 
poveri e miserabili per quella triste combinazione. L’università degli ebrei non 
ha un fondo che frutti un soldo. Il pagamento del rabbino, il mantenimento 
della scuola, la spesa delle feste sacre, il salario del custode, al camerlengo, a 
maestri di scuola, due sciattini, il mantenimento e sovvenzione ai poveri, e 
miserabili, tutto il bisognevole per questi se sono malati, compreso il medico 
chirurgo e medicine, le spese dei parti, e levatrici, il mantenimento de poveri 
forestieri che sono di passaggio, la sovvenzione a titolo di doti alle fanciulle, e 
molte e molte altre spese straordinarie che portano a somme immense, esca-
no tutte dalle borse dei più comodi, ciascheduno dei quali contribuisce a rata 
del capitale che si ritrova. Si aggiunge a tutto questo che l’osservanza dei riti 
ebraici, il vitto importa considerabilmente in sé stesso, un terzo e più di quello 
importerebbe ad un cristiano lo stesso preciso vitto. Per supplire a tutto ciò, 
secondo la loro religione e secondo i precetti di carità comuni a tutti, in vece 
di esser cresciuti i capitali e l’entrate, sono diminuite li uni e le altre. Gl’ebrei 
non hanno beni di suolo, il frutto dei quali formi le loro entrate, tutto viene dal 
commercio, questo è nel massimo languore: i frutti dei denari che possono aver 
a cambio non si ritirano, vivere mediocremente si vuole, gli obblighi di giustizia 
sopra mentovati sono inevitabili, le imposte pubbliche devano pagarsi, e per 
ché l’entrate sono in parte cessate affatto, in parte sono sospese, per l’incaglio 
dell’esazioni, e bisogna ricorrere a crear dei debiti con frutti esorbitanti che 
superano di gran lunga i frutti dei denari attivi che possono aver in giro. Tutto 
questo, quando dalle SS.LL Illustrissimi si prenda nel punto giusto della sua 
veduta, potrà far facilmente conoscere che nelle attuali circostanze quegl’ebrei 
che si chiamano comodi lo sono di puro nome, ma non di fatto, che il comodo 
è relativo all’altrui miseria, non assoluto, che per ciò si lusingano che dalla loro 
giustizia ed equità saranno avuti alla Nazione ebrea quei riguardi che meritano 
tali e si critiche circostanze, tanto più che questa nostra umile informazione si 
conciglia colla loro umanissima dimanda della nota richiestaci di quelle famiglie 
benestanti, li quali hanno i mezzi di soddisfare alla tassa famigliare senza alterar 
notabilmente l’interna loro consueta economia. Si danno con questo l’onore di 
dichiararsi colla massima stima e rispetto3. 

I massari valutarono necessario dover descrivere la comunità dal suo interno: 
cosa significava, in termini concreti, dunque economici, tenere in vita una comu-
nità come quella senese? Presero, perciò, a spiegare il di dentro, l’ebraico vivere, la 

3  asces, Deliberazioni consiliari, II. 1, Minute 11, cc. 38-39. 



19Introduzione

comunità e il ghetto, con parole che potessero essere capite dal di fuori, nella fatti-
specie, dai non ebrei di stanza nel governo cittadino. Un tale sforzo diplomatico 
e pedagogico aveva come obiettivo non soltanto quello di convincere la comunità 
civica senese a desistere dal progetto di imposizione di una tassazione straordina-
ria sulle famiglie abbienti del ghetto, una tassazione che, secondo i massari, avreb-
be messo a repentaglio gran parte del sistema sociale, già precario, su cui reggeva 
la comunità e al quale attingevano moltissime famiglie povere del ghetto per la 
loro sussistenza. Esso aveva come obiettivo più generale, benché meno evidente, 
anche quello di mantenere vivi e, per quanto possibile, diretti i contatti con quel 
di fuori istituzionale: il tragico periodo vissuto nel corso del 1799 aveva proba-
bilmente insegnato ai vertici comunitari l’importanza di combattere l’ignoranza 
in seno alla popolazione non ebraica, ivi compreso l’antiebraismo sedimentatosi 
nelle istituzioni civiche4. 

Essi descrissero, dunque, a sommi capi, la complessa struttura comunitaria, 
le sue figure e le sue istituzioni di riferimento, soffermandosi sull’opera assisten-
ziale a fondamento del sistema sociale della vita ebraica5. Illustrarono l’organi-
gramma della comunità ebraica, composta, nel suo nucleo principale, da un rabbi-
no, un custode della sinagoga, un economo (camerlengo), più maestri di scuola e due 
macellai rituali (sciattini), tutti salariati dalla comunità. Sul capitolo di spesa della 
gestione comunitaria, segnalarono ulteriori spese ricorrenti, come quelle per la 
cura della sinagoga, per l’organizzazione delle festività del calendario ebraico, per 
l’assistenza dovuta ai poveri, ai malati, alle partorienti, alle giovani donne da ma-
ritare, agli stranieri di passaggio. Un intero sistema sociale veniva così descritto a 
un non ebreo, deputato della comunità civica senese, per cercare di ottenere la sua 
attenzione, la sua solidarietà e il suo impegno a favore della comunità ebraica6. 

Dalla lettura della supplica risalta un fatto interessante: come fosse concreta-
mente possibile descrivere la diversità ebraica, esemplificata dall’osservanza dei riti 
ebraici (a cominciare dalle norme alimentari), in termini economici. L’ebraismo 
era di fatto una diversità che comportava un costo specifico che pesava sul quo-
tidiano di ciascun ebreo, perché «il vitto importa considerabilmente in sé stesso, 

4  Sulla questione del rapporto tra ebrei e istituzioni governative, rimando al mio articolo Plaintes 
juives et contentieux judéo-chrétien. Le cas de Pitigliano dans le Grand-duché de Toscane au XVIIIe siècle (1745-
1803), in « L’Atelier du Centre de Recherches Historiques » [online], 2015, 13, https://acrh.revues.
org/6588. Sull’importanza della via legale nella storia ebraica: Ebrei sotto processo, a cura di M. Luzzat-
ti, in «Quaderni storici», 1998, 99, e più in particolare l’articolo di S. Feci, Tra il tribunale e il ghetto: le 
magistrature, la comunità e gli individui di fronte ai reati degli ebrei romani nel Seicento, pp. 575-599.

5  Sul tema del sociale all’interno della struttura comunitaria, vedasi L.E. Funaro, Confraternite 
e compagnie ebraiche nel ghetto di Firenze: “con quiete e vantaggio dei poveri”, Angelo Portecorboli, Firenze, 
2021; B. Rivlin, Mutual Responsibility in the Italian Ghetto: Benevolent Confraternities, 1516-1789 [in ebrai-
co], Jerusalem, Magnes Press, 1991; Charité et bienfaisance dans le monde juif  en diaspora, a cura di C. Zyt-
nicki e J. Sibon, in «Les Cahiers de Framespa», 2014, 15. 

6  Sulla pratica della diplomazia ebraica: Y.H. Yerushalmi, Servitori di re e non servitori di servitori, 
Firenze, Giuntina, 2013. 

https://acrh.revues.org/6588
https://acrh.revues.org/6588


20 Dentro e fuori ghetto

un terzo e più di quello importerebbe ad un cristiano lo stesso preciso vitto». 
Una considerazione, quest’ultima, che chiarisce in maniera davvero efficace la 
condizione di minoranza religiosa e che suona, tra l’altro, di fortissima attualità, 
riducendo sorprendentemente la distanza tra il contesto sociale presentato nel te-
sto e la situazione dei giorni nostri: l’alimentazione kasher, con il suo costo elevato, 
è un fatto che attraversa i secoli, un tassello assolutamente significativo della vita 
sociale ed economica ebraica sulla lunga durata7. 

Il punto più importante nel testo della supplica è, tuttavia, da individuare 
nella risposta che i massari fornirono nel merito della circolare governativa, che 
intimava loro di comunicare i nomi dei benestanti in seno alla comunità. La ri-
sposta fu espressa con decisa chiarezza: l’università degli ebrei di Siena non aveva 
attualmente benestanti, perché «quegl’ebrei che si chiamano comodi lo sono di 
puro nome, ma non di fatto, che il comodo è relativo all’altrui miseria, non asso-
luto». Tale risposta coinvolgeva, dunque, un aspetto non solamente storico-eco-
nomico, ma anche morale e socioculturale: se vi erano certamente alcuni com-
mercianti potenzialmente benestanti in seno alla comunità, il principio sociale su 
cui si fondava la vita comunitaria ebraica, o per meglio dire il suo ideale, non dava 
possibilità di condizioni socioeconomiche elevate assolute, ma sempre relative. 
La ricchezza dei mercanti andava cioè ridistribuita, riequilibrata dal sistema della 
tzedaqah (in ebraico, la “giustizia” sociale), ovverosia dal legame di responsabilità 
verso i correligionari meno fortunati8. Un tale principio valeva a maggior ragione 
in tempi difficili come quelli che la comunità ebraica aveva appena trascorsi e che 
stava ancora in larga parte vivendo: in una tale situazione di emergenza sociale ed 
economica, togliere alle famiglie ebraiche benestanti corrispondeva, dunque, a to-
gliere crudelmente ai bisognosi del ghetto. Significava, in ultima analisi, rompere 
il sistema virtuoso della tzedaqah e lasciare morire di fame famiglie intere. 

Questa supplica, che ci introduce, con ricchezza di particolari, nell’universo 
della moralità sociale ed economica ebraica, non è che un esempio tra migliaia di 
documenti prodotti dagli ebrei senesi nei secoli del ghetto ed indirizzati ai vari or-
gani di potere cristiani: gli archivi senesi e toscani sono veri e propri giacimenti di 
suppliche, doglianze, domande di dispensa, petizioni, appelli, memorie, inerenti 
alla condizione ebraica in età moderna. Esiste una gamma di documenti d’archi-
vio ancor più vasta che ci aiuta a comprendere il rapporto quotidiano, comples-
so, contradditorio, conflittuale e allo stesso tempo di familiarità, sviluppatosi nel 

7  Sul sistema dell’alimentazione ebraica in Italia: A. Toaff, Il vino e la carne. Una comunità ebraica 
nel Medioevo, Bologna, Il Mulino, 1989; ID., Mangiare alla giudia. Cucine ebraiche dal Rinascimento all’età moderna, 
Bologna, Il Mulino, 2000.

8  Sul concetto di economia nel mondo ebraico e sull’espressione ebraica yehudim arevim zeh le-
zeh (“gli ebrei sono responsabili l’uno dell’altro”): B. Rivlin, Mutual Responsibility in the Italian Ghetto, cit.; 
The Economy in Jewish History: New Perspectives on the Interrelationship between Ethnicity and Economic Life, a cura di 
G. Reuveni – S. Wobick-Segev, New York, Berghahn, 2011; M.L. Satlow, Judaism and the Economy. A 
Sourcebook, London, Routledge, 2018.



21Introduzione

corso della storia tra ebrei e cristiani a Siena, tra comunità ebraiche e istituzioni 
civiche: basti pensare alle fonti notarili, giudiziarie, commerciali. Tutte insieme 
compongono la base documentale grazie a cui è possibile ricostruire la storia della 
relazione tra il comune ebraico e il comune cattolico, due “spazi-mondo” strettamen-
te connessi e intrecciati, seppur su un rapporto di disparità, di subordinazione. 

*

La relazione tra il dentro e il fuori ghetto, tema prescelto per la giornata di 
studi che si è svolta il 27 febbraio 2020 presso l’Archivio di Stato e la Sinagoga 
di Siena, è un tema portante, una sorta di filo conduttore che compone la storia 
delle due comunità religiose ebraica e cristiana in età moderna9. La storia della 
relazione tra ebrei e cristiani è una storia di specchi e di influenze reciproche, 
di incontri e di rifiuti, che si è andata costruendo nei secoli secondo forme can-
gianti e processi di integrazione discontinui e contraddittori10. È una storia che 
è stata scritta inizialmente dal punto di vista della maggioranza cattolica e che si 
è andata concentrandosi sulle forme dell’ambiguità cristiana nei confronti della 
minoranza ebraica, oscillanti tra attitudini protezionistiche e persecutorie11. Non 
va mai dimenticato, infatti, lo sfondo politico entro il quale le relazioni ebraico-cri-
stiane si svilupparono, ovverosia quel sistema caratterizzato da molteplici rap-
porti di subordinazione, come testimoniato in età moderna dai dispositivi della 
ghettizzazione. Si tratta di uno sfondo di lunga durata, molto complesso e vario, 
che possiamo riassumere qui, molto succintamente, come un sistema risultante 
dall’articolazione di almeno tre piani: un primo piano di ordine politico-religioso, 
orientato alla persecuzione dell’ebraismo come confessione religiosa; un secondo 
piano di ordine politico-sociale, volto a imporre agli ebrei una sorta di cittadi-
nanza minorata; e un terzo piano di ordine politico-culturale, fondato sul rifiuto 
dell’italianità ebraica12. 

Oltre lo studio della macrostruttura antiebraica imposta dalla maggioranza 
cattolica sul gruppo ebraico, si è tentato successivamente di investigare il punto di 
vista minoritario, di restituire cioè l’esperienza degli ebrei dal di dentro, mettendo 
in luce il suo essere storia agita a tutti gli effetti. Ciò ha permesso, allo stesso tem-

9  Un titolo simile è stato scelto per una mostra allestita nel corso del 2020 presso il Museo na-
zionale dell’ebraismo italiano e della Shoah a Ferrara, dedicata alla storia dei ghetti italiani. Si veda il 
catalogo Oltre il ghetto. Dentro & Fuori, a cura di A. Contessa, S. Della Seta, C. Ferrara degli Uberti, 
S. Reichel, Milano, Silvana Editoriale, 2020.

10  G. Todeschini, Gli ebrei nell’Italia medievale, Roma, Carocci, 2018; ID., La banca e il ghetto, Ro-
ma-Bari, Laterza, 2016.

11  G. Levi, Gli ebrei in Italia. Una discussione degli Annali della Storia d’Italia Einaudi, in «Zakhor», II 
(1998), pp. 167-174. 

12  La bibliografia sui ghetti è imponente. Si veda, innanzitutto, A. Toaff, “Ghetto”, in Enciclopedia 
delle Scienze Sociali, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana Treccani, 1994, pp. 285-291; Storia d’Italia. 
Annali XI: Gli ebrei in Italia, a cura di C. Vivanti, II, Torino, Einaudi, 1997. 



22 Dentro e fuori ghetto

po, di superare certe impostazioni fortemente ideologiche della storiografia detta 
“tradizionale”. Questo nuovo approccio si è sviluppato secondo diverse direzioni: 
una parte di storici ha maturato prevalentemente un approccio relazionale, conso-
lidando l’idea di una storia ebraica fatta di incontri e integrazioni, in cui il parti-
colare si intrecciasse con il generale, il minoritario con il maggioritario, l’elemen-
to ebraico con quello cristiano cattolico, secondo modalità e gradazioni diverse; 
mentre un’altra parte di storici ha sviluppato prevalentemente la prospettiva di 
una storia interna, incentrata sullo studio di fonti in ebraico inedite e sconosciute 
ai molti, lasciando a volte in secondo piano il contesto generale per privilegiare l’e-
splorazione delle tradizioni religiose e delle trasformazioni dell’identità ebraica13. 

Il presente volume propone una terza via, già percorsa da studi più o meno 
recenti riguardanti altri contesti geografici e storici, ovverosia la via dell’integra-
zione e dell’articolazione di storia interna ed esterna degli ebrei, facendo affi-
damento a contributi provenienti dai numerosi campi di specializzazione che le 
scienze storiche hanno sviluppato negli ultimi cinquant’anni, tra cui la storia so-
ciale, economica e culturale, la storia dei testi e delle istituzioni, la demografia e 
l’antropologia storica, la storia del diritto e delle arti. Il dentro e il fuori ghetto sono 
dunque ripensati e declinati secondo categorie diverse, con il risultato di render-
ne più complesso il significato storico: ad esempio, equilibrando la descrizione 
concreta dei processi storici relativi all’esperienza ebraica con l’esplorazione delle 
costruzioni psichiche, antropologiche e simboliche, conseguenti all’imposizione 
del ghetto. Il fenomeno della ghettizzazione viene allora inteso nella sua duplice 
e paradossale funzione di dispositivo di separazione/rifiuto, in quanto strumento 
della maggioranza, e di dispositivo di protezione/distinzione, in quanto fenome-
no di riappropriazione ebraica14. 

La storia del comune ebraico a Siena costituisce un ottimo esempio di questa 
storia complessa, composita, spesso conflittuale al suo interno come al suo ester-
no, animata da una diversità culturale importante, con apporti provenienti dal 
giudaismo italiano, sefardita, ashkenazita e orientale, nonché dalla società e dalla 
cultura senesi, toscane e italiane. La storia della comunità (nei documenti d’archi-
vio, viene più spesso nominata “università”) degli ebrei di Siena disegna, pertan-
to, un dentro in costante relazione con il fuori, pur tra mille problemi, resistenze e 
difficoltà; è una storia che ci mostra un continuo sovrapporsi di odio e familiarità, 
di violenza e incontri, in uno spazio cittadino che rimane, nonostante tutto, uno 
spazio di relazione vivace; è una storia che si inserisce dentro una vicenda molto 

13  Tra gli studi incentrati sulla storia dei testi, delle tradizioni, dei riti, delle istituzioni, vanno 
menzionati i lavori di Robert Bonfil, Ariel Toaff, Shlomo Simonsohn, Elliot Horowitz e Asher Salah. 

14  V. a questo proposito S.W. Baron, Ghetto and Emancipation: Shall We Revise the Traditional View?, 
in «Menorah Journal», 1928, 14, pp. 515-526; A. Foa, La logica del ghetto (XVI-XVII secolo), in Identità 
e Storia degli Ebrei, a cura di D. Bidussa-E. Collotti Pischel-R. Scardi, Milano, Franco Angeli, 2000, 
pp. 60-67. 



23Introduzione

più larga, quella della diaspora ebraica o per meglio dire, della galut occidentale; 
ma è, anche, una vicenda plurisecolare con molti silenzi, con molti vuoti docu-
mentali e storiografici, che questo volume si propone di colmare almeno in parte 
con nuovi contributi di ricerca.

La storiografia non ha saputo finora restituire un’immagine completa ed 
equilibrata della vicenda degli ebrei a Siena, tanto che il caso senese rimane uno 
tra i meno studiati in ambito di studi ebraici italiani. Le ragioni sono diverse e 
basterà citare, in questo contesto, due punti critici: il problema delle fonti, soprat-
tutto quelle in ebraico, ancora troppo poco studiate e/o accessibili15; e il problema 
dell’eredità fosca (percepita, dunque, come sconveniente) lasciata dal massacro in 
ghetto del 28 giugno 1799, un evento ancor oggi difficile da trattare, usato troppo 
spesso per altre questioni ideologiche e con intenti revisionistici, e che ancora 
necessita di uno studio critico e ponderato, diverso da quelli condotti finora16. 

Il contesto degli studi senesi ha saputo valorizzare la vicenda ebraica all’in-
terno della vita cittadina attraverso lo studio delle dinamiche socioeconomiche, 
grazie soprattutto alle ricerche condotte da Michele Cassandro a partire dagli 
anni Settanta del secolo scorso17, ma anche attraverso lo scrutinio delle fonti isti-
tuzionali – pensiamo al prezioso volume di Patrizia Turrini, basato sui documenti 
dell’Archivio di Stato18. Entrambi gli studiosi sono presenti nel volume qui pre-
sentato, che nasce da un progetto volto a far avanzare gli studi ebraici senesi nella 
continuità con quanto già fatto. 

Gli aspetti giuridici legati alla presenza ebraica a Siena sono stati per lo più 
investigati nel lontano primo Novecento, nello specifico per quanto riguarda i 
capitoli delle prime condotte del XV e XVI secolo19; richiederebbero ulteriori 
approfondimenti alla luce di una storiografia che si è largamente rinnovata, cosa 
che questo volume si propone di fare attraverso due contributi di valore a firma di 
Mario Ascheri e Floriana Colao. 

15  Ad esempio, l’epistolario ebraico cinquecentesco della famiglia Rieti, edito parzialmente in 
Lettere della famiglia Rieti: Siena 1537-1564 (ebraico), a cura di Y. Boksemboyim, Tel-Aviv, Università di 
Tel-Aviv, 1988. Alcune lettere sono state tradotte in italiano da S. Simonsohn, I banchieri Da Rieti in 
Toscana, in «La Rassegna Mensile di Israel», XXXVIII (1972), pp. 406-423, 487-499.

16  Si veda, in questo senso, M. Cattaneo, Insorgenze controrivoluzionarie e antinapoleoniche in Italia 
(1796-1814). Presunti complotti e sedicenti storici, in «Passato e Presente», 2008, 74, pp. 81-107.

17  M. Cassandro, Gli ebrei e il prestito ebraico a Siena nel Cinquecento, Milano, Giuffré, 1979; ID., La 
comunità ebraica di Siena intorno all’ultimo quarto del ‘600, in «Bullettino senese di storia patria», XC 
(1983). Alcuni temi di ricerca di Cassandro trovano un proseguimento nelle ricerche di S. Boesch 
Gajano, Il Comune di Siena e il prestito ebraico nei secoli XIV e XV: fonti e problemi, in Aspetti e problemi della 
presenza ebraica nell’Italia centro-settentrionale (secoli XIV e XV), Roma, Quaderni dell’Istituto di Scienze 
Storiche dell’Università di Roma 2, 1983, pp. 177-225. 

18  P. Turrini, La comunità ebraica di Siena, i documenti dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restaura-
zione, Siena, Pascal, 2008. 

19  L. Zdekauer, I Capitula Hebraeorum di Siena (1477- 1526) con documenti inediti, in «Archivio giu-
ridico Filippo Serafini», LXIV (1900), pp. 257-270.



24 Dentro e fuori ghetto

Le ricerche sulle tradizioni musicali ebraiche senesi presentate in questo 
volume da Enrico Fink e Piergabriele Mancuso, due apprezzati specialisti nel 
campo degli studi sulle musiche ebraiche, testimoniano, allo stesso modo, della 
continuità con la tradizione di studi inaugurata da Leo Levi e dell’avanzamento 
della ricerca su un tema di assoluto interesse e di grande fascino. Sulla medesima 
prospettiva si inserisce anche il contributo di Dora Liscia Bemporad sui tessuti 
rituali ebraici, che si iscrive in un contesto di rinnovato interesse per la cultura 
materiale e i manufatti tessili ebraici, come mostrato da una recente mostra alle-
stita alle Gallerie degli Uffizi a Firenze20.

Una particolare attenzione portata sugli aspetti meno frequentati dalla sto-
riografia trova conferma anche nello studio di Michaël Gasperoni dedicato alla 
demografia del ghetto senese, basato su un vasto corpus di fonti, per lo più nota-
rili; la ricostruzione della popolazione del ghetto senese risulta, altresì, necessaria 
per meglio capire dinamiche e sviluppi della società ebraica senese sulla lunga du-
rata e nel contesto più largo delle strategie matrimoniali e delle mobilità ebraiche 
nella penisola italiana21. 

Resta, tuttavia, ancora molto da fare. Sulle vicende dei banchieri ebrei a Sie-
na, e in particolar modo sulla prestigiosa famiglia dei Da Rieti, manca ancora uno 
studio specifico basato sulle ricchissime fonti ebraiche, tra cui diversi epistolari22. 
Manca un lavoro di documentazione e ricerca sull’istituzione del ghetto a Siena, 
sul suo perimetro all’interno dello spazio urbano; e mancano ancora contributi 
sulla storia della comunità, sulle sue istituzioni interne, le scuole rabbiniche, le 
confraternite, vuoto che solo una ricerca di ampio raggio e su un importante cor-
pus di fonti ebraiche e italiane potrebbe contribuire a colmare23. 

Esistono certo alcuni studi isolati, preziosi e ben documentati, basati su 
fonti ebraiche poco note, come nel caso del contributo di Alexander Marx de-
dicato al rabbino Yosef da Arles presente a Siena, assieme ad altri esimi dottori 
della legge ebraica, nel corso del XVI secolo24; o come il caso dell’edizione del 

20  Tutti i colori dell’Italia ebraica. Tessuti preziosi dal Tempio di Gerusalemme al prêt-à-porter, Aula Maglia-
bechiana – Gli Uffizi, 27 giugno – 27 ottobre 2019.

21  M. Gasperoni, La misura della dote. Alcune riflessioni sulla storia della famiglia ebraica nello Stato della 
Chiesa in età moderna, in Vicino al focolare e oltre. Spazi pubblici e privati, fisici e virtuali della donna ebrea in Italia 
(secc. XV-XX), a cura di L. Graziani Secchieri, Firenze, Giuntina, 2015, pp. 175-216; E. Horowitz, 
Families and Their Fortunes: The Jews of  Early Modern Italy, in Cultures of  the Jews: A New History a cura di 
D. Biale, New York, Schocken, 2002, pp. 573-636.

22  Rimane come punto di partenza il lavoro di S. Simonsohn, I banchieri Da Rieti in Toscana, cit., e 
di Y. Boksemboyim, Lettere della famiglia Rieti, cit.

23  La sola tesi di dottorato incentrata sulla comunità ebraica senese nel Seicento risale ai primi 
anni Novanta: G. Sozzi, The Jewish Community of  Siena in the XVII century, Phd thesis, Cambridge, 
Harvard University, 1991. 

24  A. Marx, Rav Yosef  ish Arli be-tor moreh ve-rosh yeshivah be-Siena [in ebraico] (Rav Yosef  da Arles 
come insegnante e capo dell’accademia rabbinica di Siena), in Louis Ginzberg Jubilee Volume, New York, Ameri-
can Academy for Jewish Research, 1945.



25Introduzione

testo di una rarissima memoria ebraica manoscritta secentesca da parte di Cecil 
Roth25. Aspetti essenziali inerenti alla storia della comunità, della sua sinagoga, 
delle sue componenti sociali e culturali, sono stati investigati in tre studi pub-
blicati a distanza di tempo da Israel Zoller, Nello Pavoncello e Nardo Bonomi 
Braverman26. Infine, uno dei lavori più pregevoli dedicato alle vicende ebraiche 
senesi è certamente il volume di Francesca Piselli sui dibattiti dell’età rivoluzio-
naria27. 

La nuova disponibilità di fonti precedentemente di difficile accesso, in 
particolar modo per l’età moderna e contemporanea, costituisce un forte ar-
gomento per il rilancio degli studi ebraici su Siena. La digitalizzazione delle 
ketubbot (contratti matrimoniali) e dei shirim (poemi) d’occasione ebraici sene-
si condotta dalla National Library di Israele28 è, ad esempio, un’operazione di 
notevole importanza, di cui ci parla più profusamente Ariel Viterbo in questo 
volume. Tale attività si è sviluppata, negli anni, in parallelo con analoghi lavori 
condotti in Italia, tra cui vale menzionare la sistemazione dell’Archivio storico 
della comunità ebraica di Siena29 e l’opera tutt’ora in corso di valorizzazione 
del fondo Diplomatico ebraico in Archivio di Stato30, dietro le quali troviamo 
il nome di Ilaria Marcelli, tra gli autori presenti in questo volume. Più recen-
temente, preziose fonti relative alla vita comunitaria senese a cavallo tra Sei e 
Settecento sono state rese accessibili in formato digitale dalla National Library 
di Israele: si tratta di nove registri ( pinqasim) di delibere della comunità, redatti 
in italiano ed ebraico, essenziali per la comprensione tanto delle pratiche di 
governo ebraico quanto dell’evoluzione della società del ghetto e delle sue rela-
zioni con l’esterno31. Altro aspetto fondamentale riguarda il patrimonio rappre-
sentato dalla biblioteca ebraica senese, anche questo tanto ricco quanto disperso 
e ancora in larga parte da ricostituire e valorizzare. Proprio sul versante del 
patrimonio culturale ebraico senese, il volume qui presentato si avvale di un 
prezioso contributo di Anna Di Castro, che ricostruisce parte di quella storia 

25  C. Roth, Le memorie di un ebreo senese (1625-1633), in «La Rassegna Mensile di Israel» V (1930-
31), pp. 287-309. Cfr. la versione allargata in inglese, ID., The memoirs of  a Siennese Jew (1625-1633), in 
«Hebrew Union College Annual», 1928, 5, pp. 353-402.

26  I. Zoller, I Medici ebrei laureati a Siena negli anni 1543-1695, in «Rivista Israelitica» X (1913-
1915), pp. 60-70, 100-110; N. Pavoncello, Notizie storiche sulla Comunità ebraica di Siena e la sua Sinagoga, 
in «La Rassegna Mensile di Israel» XXXVI (1970), 7-8-9, pp. 289-313; N. Bonomi Braverman, La 
comunità ebraica di Siena nel Seicento e la disputa fra Italiani e Spagnoli. Il censimento, in «La Rassegna Mensile 
di Israel» LXXXI (2015), 1, pp. 77-90.

27  F. Piselli, Giansenisti,” ebrei e “giacobini” a Siena. Dall’Accademia ecclesiastica all’Impero napoleonico 
(1780–1814), Firenze, Olschki, 2007.

28  V. il progetto di digitalizzazione Ktiv: https://web.nli.org.il/sites/nlis/en/manuscript.
29  asces, Inventario, a cura di I. Marcelli. 
30  Archivio di Stato di Siena [d’ora in poi AS SI], Diplomatico ebraico.
31  The National Library of Israel, Pinqasim di Siena, presso i Central Archives for the History 

of  the Jewish People.

https://web.nli.org.il/sites/nlis/en/manuscript


26 Dentro e fuori ghetto

di preservazione e di dispersione che contraddistingue la complessa vicenda 
ebraica italiana. 

*

L’espressione che dà il titolo a questo volume Dentro e fuori ghetto e ne organiz-
za i temi e le riflessioni, illustra non solamente la storia degli ebrei a Siena, ma più 
in generale la storia di Siena: la storia e la memoria ebraiche senesi si intrecciano 
infatti, in maniera indissolubile, con le vicende della città, ne costituiscono una 
parte integrante, non una semplice appendice. Possiamo sicuramente estendere 
all’età moderna quanto giustamente scritto da Giacomo Todeschini in riferimento 
alla storia della presenza ebraica nell’Italia medievale: «Fare la storia degli ebrei 
presenti nell’Italia del Medioevo significa scrivere un pezzo di storia italiana. 
D’altra parte, proprio perché la storia medievale dei territori che formavano la pe-
nisola italica è il punto di partenza della futura complessità italiana, parlare degli 
ebrei in Italia come di una componente strutturale della storia italiana significa 
rimettere in discussione l’idea molto diffusa dell’omogeneità culturale e religiosa 
di questa storia, rimettere in gioco, dunque, l’immagine di un’Italia come realtà 
compattamente latina e cristiana da sempre»32. 

Un modo per emanciparsi da questa idea di omogeneità culturale e religiosa, 
ancora così pervasiva negli approcci storici attuali, è quello di considerare la produ-
zione memorialistica legata a eventi locali o a manifestazioni pubbliche civiche: nel 
nostro caso, l’invito è di andare ad affiancare alla produzione memorialistica senese 
cattolica, già ben nota agli storici, la memorialistica ebraica, ancora per lo più scono-
sciuta. Scrivere una storia integrata di Siena, composta di voci cristiane ed ebraiche, 
è certamente possibile e auspicabile da svariati punti di vista, alla luce della ricchezza 
delle fonti e delle informazioni disponibili, della complessità culturale e delle pecu-
liarità della vita senese, della sua storia politica, istituzionale, economica e religiosa. 

Un esempio di questa potenzialità ci viene ancora una volta dalle carte 
dell’Archivio storico della comunità ebraica di Siena, e più in particolare da quelle 
che ci restituiscono il vissuto ebraico legato all’«orribil scossa», il terribile terre-
moto verificatosi a Siena il 26 maggio 1798. Conosciamo già i temi e le immagini 
che affollano le fonti cristiane del 1798 e degli anni immediatamente successivi: 
il dramma della distruzione della città, il sentimento di paura generale, la tensio-
ne legata alle vicende politiche rivoluzionarie, unita all’inquietudine per il forte 
aumento dei nuovi poveri, al sentimento di incertezza legato ai lavori di rico-
struzione e di restauro33. Ma non sappiano pressoché nulla delle fonti ebraiche 
che raccontano quella stessa situazione, quell’angoscia nel vedere la città crollare, 
quell’incertezza per l’incolumità delle sue genti e del suo patrimonio artistico e 

32  G. Todeschini, Gli ebrei nell’Italia medievale, Roma, Carocci, 2018, p. 11.
33  A.F. Bandini,  Diario senese (1798), Siena, Biblioteca comunale degli Intronati, ms.  D.III.14; 

A. Soldani, Relazione del terremoto accaduto in Siena il dì 26 maggio 1798, Siena, dai torchi Pazziniani, 1798.



27Introduzione

architettonico. Conosciamo le reazioni all’evento in seno alla società cattolica: la 
città ebbe molta difficoltà a riprendersi, pur reagendo al dramma, come testimo-
niano molti documenti conservati presso l’Archivio di Stato o presso l’Archivio 
comunale della città34. Abbiamo notizia di cerimonie e processioni istituite in città 
in ringraziamento della Vergine Maria, protettrice dei senesi, in relazione al fatto 
che il terremoto aveva provocato poche vittime; di grandi sforzi collettivi messi 
in campo per far partire i lavori di ricostruzione e di importanti manifestazioni di 
solidarietà nei confronti dei sinistrati35. 

Al contrario, non sappiamo nulla sulle reazioni in seno alla società ebraica 
senese. Eppure anche gli immobili del ghetto subirono danni ingenti, a comin-
ciare dalla nuovissima sinagoga, inaugurata nel 1786. E lo scampato pericolo fu 
sentito in modo molto particolare dalla popolazione ebraica, perché il terremoto 
era scoppiato in giorno di shabbat, giorno di riposo, di preghiera e di riunione 
comunitaria. Diverse abitazioni e negozi del ghetto avevano bisogno di inter-
venti urgenti, ma le casse della comunità versavano in uno stato particolarmente 
critico e l’incertezza dovuta alle prospettive di un’imminente invasione francese 
fece optare per un atteggiamento di prudente attendismo. Il sentimento generale 
fu quello di un’inquietudine crescente (l’invasione militare francese) davanti a 
un pericolo appena scampato (il terremoto): emerse così più spesso il tema della 
fragilità dell’esistenza, come pure si mostrò accesa l’interpretazione religiosa pe-
nitenziale. Una parte delle fonti ebraiche testimonia di un sentimento di colpevo-
lezza in seno alla comunità religiosa: il terremoto era una manifestazione dell’ira 
del Dio di Israele contro il suo popolo, per aver disatteso ai suoi dettami, per aver 
preso le distanze dalla via segnata dalla tradizione mosaica.

Tra gli ebrei senesi non si contarono, tuttavia, vittime e questo fu uno dei 
motivi che giustificarono l’istituzione di un rituale di ringraziamento e di com-
memorazione per quello che fu chiamato un «miracolo» (in ebraico, nes36). Tale 
rituale di ringraziamento e di commemorazione seguì un processo di definizione 
preciso. Venne fissato, prima di tutto, il giorno nel calendario ebraico corrispon-
dente al 26 maggio: l’11 del mese ebraico di Sivan divenne il giorno dell’anniver-
sario da commemorare di anno in anno. Si istituì dunque un tiqqun (ovverosia, 
un rituale di studio e riparazione37) consistente in un ordine speciale di preghiere 

34  Si veda, ad esempio, AS SI, Governatore, busta 1152, 1798.
35  M. Gennari, L’orribil scossa della vigilia di Pentecoste. Siena e il terremoto del 1798, Siena, Il Leccio, 2005.
36  asces, Pinqas Qahal Qadosh Siena, 5560 (1800), carte varie.
37  Ibidem: «Giugno 1800. Per ordine delli SS. memunim si prendra memoria del tiqqun fatto nel 

corrente anno nel giorno 11 di sivan per l’anniversario del nes ricevuto in detto giorno dell’anno 5558 
li-yetzirah dello strepitoso ra’ash che fu inteso in detto giorno shabbat qodesh be-sheat minhah ordinato 
dall’Ecc.mo nostro Sig. moreh tsedek.

מדו כך יל-עשרה או י״ב קבועים בבה״כ כל הלילה בתחילה יאמרו תפילה כתיבת יד ואחר -סדר קריאת לימוד בבה״כ אור ליל י״א סיון.  
ביום יהיו קבועים בבה״כ עשרה  -כך כל התהילים בנחת עם הסליחות כמו שכתוב בהושענא רבה. -כל תיקון ליל שבועות עד חצות. ואחר

ובתחילה יאמרו תפילה כתיבת יד ואחר כך ילמדו כל סדר הנתקן כתיבת יד וסדר הקרבנות כמו שנאמר במשמרת הטהרה וסדר נביאים 
  » .חצות היום ואחר כך תהלים בנחת כמ״ש בהו״ר עם הסליחות כמו שכתוב שם כתב יד עד



28 Dentro e fuori ghetto

diurne e notturne, un programma di canto e studio definito fin nei minimi parti-
colari dal rabbino di Siena dell’epoca, l’emissario di Terra d’Israele, rabbi Ya‘aqov 
Mosheh Ayiash38. 

In corrispondenza con il primo anniversario del “miracolo” del terremoto, la 
sinagoga rimase aperta di giorno e di notte: fu assicurato un quorum di dieci perso-
ne capaci di leggere e recitare i testi sacri (in ebraico, yodei sefer) per tutto lo spazio 
del giorno e della notte. I massari della comunità, in accordo con il rabbino, delibe-
rarono che questi dieci giovani fossero pagati dalla cassa generale, come pure che la 
sinagoga rimanesse illuminata tutta la notte con sufficienti lumi per permettere il 
proseguimento della preghiera e dello studio notturno. I testi ebraici di riferimento 
furono anch’essi preparati con grande cura e copiati in svariate copie da studenti e 
funzionari comunitari, per essere messe in vendita. Le letture diurne inclusero sva-
riate successioni di preghiere e porzioni bibliche, con ordini in uso secondo il rito 
italiano e sefardita, tra cui molte preghiere penitenziali (in ebraico, selihot), mentre 
la notte fu dedicata alla recita dei Salmi «con tono soffuso»39. Tutto fu pensato per 
creare un nuovo momento di raccoglimento comunitario, per fissare un evento 
ebraico senese fondato sullo studio e la solidarietà. Si suscitò, infatti, la presenza 
delle famiglie più abbienti e si previde l’elargizione di elemosine ai poveri. 

Di anno in anno, il rituale andò subendo aggiunte e modifiche secondo lo 
spirito dei tempi, che ne definirono sempre più il carattere di giorno di ringra-
ziamento per lo scampato pericolo40. Un’ulteriore fonte ebraica, attualmente con-
servata a Leeds nella collezione Roth, custodisce una serie di inni scritti in com-
memorazione del «miracolo» dell’11 Sivan 5558 (ossia del 26 maggio del 179841). 
Il primo componimento è intitolato Nusah hoda’ah ‘al nes ha-ra’ash («Preghiera di 
ringraziamento per il miracolo del terremoto»), e ne riportiamo qui il testo in 
traduzione italiana.

Preghiera di ringraziamento per il miracolo del terremoto, composta dal no-
stro Moreh Tzedek, rabbino del Qahal Qadosh di Siena per la commemorazione 
dell’11 di Sivan 5558. 

Noi ti ringraziamo, Signore Dio nostro,
Dio dei nostri padri, con tutto il nostro cuore
e con tutta la nostra anima, con tutte le 248

38  Per una scheda biografica sul rabbino Ya‘aqov Mosheh Ayiash, si veda: A. Salah, La Répu-
blique des lettres : Rabbins, écrivains et médecins juifs en Italie au XVIIIe siècle, Leiden, Brill, 2007, pp. 52-53. 

39  asces, Pinqas Qahal Qadosh Siena, 5560 (1800), carte varie. 
40  asces, Pinqas Qahal Qadosh Siena, 5567 (1807), 5574 (1814), carte varie.
41  Leeds University, Roth Collection, ms. 257, Nusah hoda’ah ‘al nes ha-ra‘ash (Preghiera di ringra-

ziamento per il miracolo del terremoto). 



29Introduzione

nostre membra e i 365 nostri tendini, 
per i miracoli e per il sollievo, per 
le prodezze e per le salvezze,
per i prodigi e per ognuno 
dei molti e ripetuti favori 
che hai fatto per noi e per i nostri padri, 
e per tutti i figli della nostra casa 
e per tutto Israele.

Padre nostro,
in ogni epoca e in ogni tempo sei stato fedele
a noi e a tutto Israele, misericordioso e compassionevole,
un padre comprensivo con tutti e con il singolo,
nei giorni passati e in questo tempo,
nella mia carne ho visto il nostro Dio,
Colui che tiene sospesa la terra sopra il nulla,
la destra dell’Eterno si è alzata, Egli ha guardato alla terra
ed essa ha tremato e si è scossa dalla furia del vento,
si è schiantata tutta, montagna e collina,
si sono screpolate interamente
le sue fondamenta e sono sprofondate
le colonne portanti in un sol giorno.

Il giorno 10 del terzo mese sei stato la mia gloria 
ed hai sollevato il mio capo nell’anno 5558
del sesto millennio delle doglie m’han còlto, 
pari alle doglie d’una partoriente,
e tutti miei arti si sono sconvolti dalla paura
e dal tremore, nel giorno del mio santo Sabato, 
mentre mi dirigevo al mio Tempio
ad effondere la mia anima nel sussurro di preghiera,
ogni soccorso mi è stato precluso nel dolore e nel gemito,
nella sofferenza e nell’orrore, che la terra
ha perforato la mia pelle 
in un giorno di furia e supplizio.

Un giorno di collera furiosa del Signore e d’ira violenta,
Iddio ha prorotto la sua rabbia potente 
e la terra ha rimbombato di tuoni, 
la voce di Dio ha schiantato i cedri 
e ogni cuore è venuto meno,
mani e ginocchia si son fatte vacillanti
poiché le mie colpe si sono moltiplicate 
e l’anima se n’è uscita da me perché 
le montagne si sono mosse, una sull’altra
si sono toccate, non sono state nettate né fasciate,



30 Dentro e fuori ghetto

e le colline sono crollate, la collera di Dio le ha
inghiottite, le case si sono crepate.

Le mura precipitate e le facciate spaccate, 
le barriere strappate e le tegole smosse 
e spezzate come le grida del popolo gemente 
nella disperazione, nel pianto e nell’implorazione, 
gli uomini si raccolgono, 
le donne rincorrono bambini piangenti,
anziani sconvolti dalla paura, 
grandi e piccoli tutti terrorizzati, 
l’uno a chiamare l’altro con voce amara.

E l’uno risponde all’altro col dire
Vienimi in aiuto prima del tramonto, 
solo così fuggirò lo sguardo del male,
egli chiama Padre, padre e questi risponde Eccomi,
il cuore paterno è disperato nel ricercare
i propri figli, opera delle sue mani, 
per cui ciascun prova dolore nella carne,
ciascun piange con turbamento
fino alla fine dei suoi giorni, corre
di corsa, esce e va appoggiato 
al suo bastone per le piazze

E per le strade della città dove siedono per terra
nel silenzio dell’anima senza parola, abbandonati
nella valle dei Refaim, affamati e assetati,
uomini, donne e bambini, la cui vita viene meno,
il grido allora s’è alzato, han fatto lunghi solchi
legando covoni notte e giorno con suppliche 
e preghiere indirizzate con tutto il cuore 
al Padre misericordioso, Dio fidato e glorioso, 
Dio salvatore, grande nel liberare e Tu,

Nella tua grande misericordia, la tua mano destra
è spalancata per ricevere coloro che si pentono,
Tu perdoni e hai compassione con braccio levato,
Ridoni vita a spirito, respiro ed anima,
nella tua grande gloria aiuti i deboli e sostieni i caduti,
hai aumentato la tua gloria con noi,
hai avuto compassione di noi, dei nostri figli, dei nostri peccati,
e hai aperto su di noi la capanna della tua pace,
e ci hai nascosto all’ombra delle tue ali e da morte sicura,
ci hai salvati e nella tua grande bontà, ti sei ricordato di noi
e nella compassione e nel perdono



31Introduzione

Ci hai ridato vita, ci hai aiutato, non ci hai abbandonato,
perché nel nome tuo santo noi abbiamo confidato e tu ci 
hai salvato, tu benedetto, ci hai parlato,
hai mostrato la tua potenza tra i popoli
e con i tuoi figli che sperano e aspettano
sempre la tua salvezza, hai liberato
il tuo popolo, i figli di Giacobbe e Giuseppe,
sia la terra riempita della tua gloria 
e della tua prodezza42.

Questo componimento ebraico senese, scritto in commemorazione dell’«or-
ribil scossa» del 1798, è una preghiera di forte ispirazione biblica: quasi ogni verso 
contiene un passaggio ripreso dalla Bibbia ebraica, in particolar modo dal libro dei 
Salmi, da Geremia, Giobbe, Isaia. Il paesaggio mediorientale di Terra d’Israele, 
evocato nei versetti biblici citati, viene qui ricontestualizzato, quasi sovrapposto 
allo spazio senese, ci induce ad immaginare le colline di Gerusalemme confondersi 
con le colline senesi in una specie di canto corale di forte drammaticità. Si tratta, 
inoltre, di un componimento concepito per il rito religioso che si inserisce in una 
lunga tradizione di inni ebraici, composti in commemorazione di scampati pericoli 
da calamità naturali o da avvenimenti politici, e più in particolare da attacchi an-
tiebraici. La stessa fonte contiene una seconda preghiera ebraica senese, composta 
nel 1781 da rabbi Yedidya di Veali Levi in seguito all’evento di una scossa di terre-
moto e allo scoppio di un’epidemia di varicella in città43. Da altre fonti sappiamo 
che, sempre nel 1781, un ordine di preghiera cabbalistico intitolato Seder we-tefilah al 
ha-ra‘ash fu composto da rabbi Shimshon Hayim ben Nahman Mikhael Nahmani44. 

Sui percorsi della memoria e della memorialistica ebraica sono stati scritti nu-
merosi studi che hanno animato un lungo dibattito a livello europeo, americano ed 
israeliano45. Il caso senese, in larga parte trascurato, offre, anche in questo ambito, 
svariati spunti di ricerca di assoluto interesse, tanto per gli specialisti di cose ebraiche 
che per gli storici della Siena cristiana. Questo volume di atti si rivolge a entrambi. 

42  Traduzione dall’ebraico dello scrivente.
43  Talmud Torah Livorno, 147, Tefilot ha-nilwot le-tefilot ha-qeva (minhag Siena), 132b: «Preghiera 

per il terremoto composta dall’esimio rabbino Yedidyah Levi, maestro di giustizia della comunità 
santa di Siena, dopo il fragore sentito in questa città nella notte di mercoledì, il sei del mese di Tevet 
dell’anno 5541 (1781)» [in ebraico]. Per una biografia di Yedidya (Amadio) di Veali Levi, v. A. Salah, 
La République des lettres, cit., pp. 364-365.

44  Hebrew Union College Library, Cincinnati, Seder we-tefilah al hara‘ash, Ms 267. Shimshon 
Hayim ben Nahman Mikhael Nahmani (1706–1779) fu «uno dei più illustri talmudisti e cabbalisti 
della seconda metà del XVIII secolo», cf. A. Salah, La République des lettres, cit., pp. 464-465.

45  Lo studio che più di tutti, negli anni Ottanta del secolo scorso, ha avviato la riflessione sul 
rapporto tra storia e memoria ebraica è a firma di Y.H. Yerushalmi, Zakhor. Storia ebraica e memoria 
ebraica, Parma, Pratiche, 1983.





I.

Il patrimonio ebraico senese:  
documenti, arredi, tradizioni, repertori musicali





ANNA DI CASTRO

Dal ghetto alla dispersione.  
L’archivio della comunità ebraica di Siena

Il patrimonio, le fonti, l’avvio di una ricognizione

La Sinagoga settecentesca di Siena è ancora oggi il cuore di una piccolissi-
ma comunità ebraica, sezione della comunità ebraica di Firenze. Cesure storiche 
e modifiche istituzionali hanno accompagnato e trasformato nel tempo l’antica 
comunità senese che all’inizio del 1600 si organizzava attraverso propri statuti e 
una gestione interna di governo. Università degli Hebrei o Nazione Ebrea durante i 
secoli del ghetto, assunse nel XIX secolo la denominazione di Università Israelitica di 
Siena fino alla sua soppressione giuridica come ente autonomo avvenuta nel 1930, 
in applicazione alla «Legge Falco» che disciplinava l’ordinamento delle comunità 
ebraiche italiane1. Il patrimonio di beni che in essa si conserva, in parte ancora 
utilizzato per uso rituale, è costituito da un nucleo significativo di antichi rotoli 
della Legge, da un limitato numero di argenti sopravvissuti a razzie e dispersioni 
documentate alla fine del XVIII secolo, da paramenti tessili e preziosi arredi lignei, 
oggi esposti nel percorso espositivo che accoglie il pubblico in visita alla sinagoga2.

1  Negli anni che seguirono l’emancipazione e la definitiva apertura del ghetto senese nel 1859, la 
comunità fu amministrata a più riprese da commissari straordinari di nomina prefettizia perché sempre 
più difficile divenne la creazione di un consiglio. Costituita in «Università israelitica» ai sensi della legge 
del Regno di Sardegna n. 2325 del 4 Luglio 1857 sulle Università israelitiche («Legge Rattazzi»), la co-
munità si dotò solo nel 1890 di un nuovo statuto che la definiva come libera associazione. Alla difficoltà 
di gestione dell’ente si accompagnava già da molto tempo l’impossibilità di continuare a garantire la 
presenza stabile di una guida rabbinica e lo sviluppo di attività educative. Impoverita numericamente 
e gravata pesantemente da conflitti legati alla difficile amministrazione interna sia patrimoniale che 
finanziaria, essa contava ancora però nei primi decenni del Novecento circa 250 membri. È in questo 
quadro che l’applicazione del R.D. 30 ottobre 1930, n. 1731 (Norme sulle comunità israelitiche e sulla Unione 
delle Comunità medesime) che definiva l’elenco delle comunità israelitiche riconosciute in Italia, sanciva 
la soppressione giuridica della antica comunità ebraica senese, dal 1931 aggregata a quella di Firenze.

2  Un inventario analitico dei Sifrè Torà conservati presso la sinagoga di Siena è stato redatto da Ame-
deo Spagnoletto. Le 26 schede di classificazione sono depositate presso la Comunità Ebraica di Firenze. 
Nel 1990 un primo lavoro di schedatura del patrimonio ebraico a Siena fu condotto dal Consorzio A.R.S 
nell’ambito del progetto di legge n. 41/1986 art. 15 «Giacimenti culturali. La presenza ebraica in Italia: la 
catalogazione della più antica comunità della diaspora». L’aggiornamento, revisione e ampliamento di quel 
primo lavoro di schedatura del patrimonio senese è attualmente in corso nell’ambito del progetto Catalo-
gazione del Patrimonio Ebraico Italiano avviato nel 2016 dalla Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia 
in seguito alla convenzione stipulata con l’Istituto Centrale per il Catalogo e la Documentazione (ICCD). 
I risultati di questo lavoro saranno a disposizione sul portale https://patrimonio.beniculturaliebraici.it/.

https://patrimonio.beniculturaliebraici.it/


36 Anna Di Castro

Al patrimonio rituale si collega, come memoria sedimentata dell’esistenza plu-
risecolare della comunità ebraica senese, la presenza dell’archivio storico e di una pic-
cola biblioteca di testi ebraici provenienti dalle sedi di antiche confraternite e case di 
studio3. L’archivio della comunità ebraica di Siena è ancora oggi conservato nell’edifi-
cio della sinagoga. La documentazione è quindi rimasta nel suo luogo di produzione, 
ma ciò non è servito a preservarla da dispersioni che si sono succedute tra la fine 
dell’Ottocento e, a più riprese, nel corso del Novecento. Possiamo, al momento, solo 
ipotizzare che la diaspora delle fonti archivistiche senesi, al pari di quanto avvenuto 
per i patrimoni documentari e librari di altre comunità, sia stata il frutto di donazioni 
e vendite a studiosi, mercanti e antiquari nel contesto del collezionismo ebraico eu-
ropeo tra la fine del XIX e l’inizio del XX secolo. Attorno alla metà dell’Ottocento, 
infatti, la corretta conservazione della documentazione prodotta e raccolta dall’Uni-
versità Israelitica di Siena era ancora attestata dalla figura di un cancelliere – archivi-
sta stipendiato dalla comunità almeno fino al 1870. Oltre quella data scarse sono le 
informazioni circa l’ordinamento e la regolare tenuta delle carte. 

Le vicende dell’archivio, le lacune e i vuoti esistenti nella documentazione 
riflettono, nel corso del Novecento, le trasformazioni istituzionali che hanno se-
gnato la storia della comunità ebraica di Siena, la fine della sua autonomia giuri-
dica nel 1930 e il non facile processo di definizione del rapporto con la comunità 
di Firenze, titolare dal 1931 anche dei beni della nuova sezione. Trasformazioni 
che hanno accompagnato il progressivo processo di dispersione di beni e patri-
moni di questa antica comunità4. In anni recenti, al riordinamento dell’archivio 

3  Il fondo dei circa cinquecento libri ebraici conservati presso la Sinagoga di Siena è in corso di cata-
logazione nell’ambito del progetto I-Tal-Ya books. Catalogo del libro ebraico in Italia ospitato nella teca digitale 
della Biblioteca Nazionale Centrale di Roma, http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolu-
miEbraici. Una parte dei volumi della Comunità Ebraica di Firenze-Sezione di Siena sono depositati e 
conservati presso la Biblioteca Nazionale dell’Ebraismo Italiano Tullia Zevi, dove furono trasferiti nel 
1989 al momento della creazione del Centro Bibliografico dell’Unione delle Comunità Ebraiche Italiane. 
La loro catalogazione è già online: http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolumiEbraici/
volumi?searchVol=siena&searchVolEbr=&searchType=simple&paginate_pageNum=1. M. Procaccia, 
Il centro Bibliografico e la tutela dei beni culturali ebraici, in «La Rassegna Mensile di Israel», 85, 3, pp. 159-170.

4  Negli stessi anni in cui la comunità ebraica senese cessava di esistere giuridicamente, essa si trovò 
coinvolta sotto l’egida della comunità ebraica fiorentina da cui ormai dipendeva in quanto sezione, 
in un programma impegnativo di progetti e investimenti tesi a riqualificare l’antico quanto vetusto 
patrimonio immobiliare ebraico senese, eredità di legati testamentari risalenti ai secoli del ghetto. Dagli 
anni Venti, l’amministrazione comunale di Siena avviava infatti un progetto urbanistico di sventramenti 
e ricostruzioni della zona di Salicotto alle spalle di Piazza del Campo, in relazione a un nuovo piano 
regolatore poi varato nel 1932. Il progetto interessava anche la zona dell’ex ghetto e prevedeva la rico-
struzione degli stabili, mentre altri venivano sottoposti ad esproprio. Di concerto con l’amministrazione 
comunale che garantiva tassi molto agevolati per operare gli investimenti necessari, venne predisposto 
un programma di demolizioni, sventramenti e ricostruzioni del rione, protrattosi per diversi anni. Una 
lunga e difficile trattativa sulle scelte da compiere, documentata dettagliatamente nelle carte d’archivio, 
coinvolse direttamente anche l’UCII, ma si risolse successivamente con la vendita della comunità di 
Firenze al Comune di Siena di alcuni degli storici fabbricati appartenuti alla Comunità Ebraica di Siena.

http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolumiEbraici
http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolumiEbraici
http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolumiEbraici/volumi?searchVol=siena&searchVolE
http://digitale.bnc.roma.sbn.it/tecadigitale/progettoVolumiEbraici/volumi?searchVol=siena&searchVolE


37Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

conservato a Siena, si è affiancato il lavoro di ricognizione sulle fonti disperse 
che costituiscono parte di un più vasto patrimonio documentario ebraico senese, 
oggi parzialmente a disposizione degli studiosi perché inventariato e digitalizzato.

L’archivio nello specchio della storia

L’archivio che oggi si conserva a Siena copre un arco cronologico di circa tre 
secoli dal 1702 e conserva con continuità la serie documentaria relativa al governo 
della comunità, costituita dai registri di deliberazioni, minute e statuti5. A questa 
si affiancano i copialettere della corrispondenza, la documentazione amministra-
tiva e contabile, carteggi ed atti un tempo raccolti in filze. L’archivio comprende 
anche documenti relativi all’attività di diverse confraternite di assistenza. Nono-
stante l’assenza di documentazione precedente al Settecento, segnature presenti 
su alcune unità archivistiche dimostrano l’esistenza di documenti più antichi. Due 
diverse fonti ottocentesche ci offrono preziose informazioni sulla consistenza 
dell’archivio, anche in relazione a parte della documentazione oggi conservata in 
altre sedi o non più esistente6. I due inventari elencano un registro contenente le 
prime ricevute di pagamento al portinaio del ghetto, risalenti alla fine del XVI 
secolo, registri di deliberazioni e statuti seicenteschi dei due consigli maggiore e 
minore; tre registri delle nascite, matrimoni e morti oltre a un gran numero di 
libri di amministrazione della beneficenza generale. È inoltre indicata la presenza 
di alcune decine di ketubbot (contratti matrimoniali in pergamena)7. In uno dei due 

5  È costituito da 190 unità archivistiche suddivise in 134 registri e 56 buste o faldoni contenenti fascicoli 
e carte sciolte. A queste si aggiungono circa 30 unità archivistiche relative all’Archivio della Misericordia Israe-
litica di Siena, unico ente ebraico autonomo, riconosciuto nello Statuto dell’Unione delle Comunità Ebraiche, 
ancora presente e attivo a Siena. Il lavoro di riordinamento dell’archivio e l’inventario redatto nel 2016 si deve 
alle archiviste Ilaria Marcelli e Chiara Marcheschi. Una prima scheda di descrizione dell’Archivio è presente 
in Siusa: https://siusa.archivi.beniculturali.it/cgi-bin/siusa/pagina.pl?TipoPag=comparc&Chiave=412881.

6  «Processo verbale e di consegna, e respettiva ricevuta di tutti i libri, documenti e carte e 
quant’altro appiè descritto, appartenente al Pubblico Israelitico di Siena» (1812), in asces, Carteggio ed 
atti, V, 70, 1774 -1812, fasc. 31, pp. 6 – 8 e «Indicazione generale di tutti i libri e fogli ritrovati esistere 
nell’archivio a tutto il 17 giugno 1852», in asces, Atti e registri diversi, VII, 150, Stato di consistenza 
generale dell’Università Israelitica di Siena nell’anno 5619 e seguito d’inventario degli oggetti succes-
sivamente pervenuti e acquistati, 1853-1867, pp. 47-48.

7  Si suppone che un numero consistente dei contratti matrimoniali un tempo presenti nell’archi-
vio della comunità, sia andato a costituire il fondo Diplomatico ebraico conservato presso l’Archivio di 
Stato di Siena e costituito da oltre 20 ketubbot comprese tra il 1637 e il 1828, componimenti nuziali, 
poesie rituali e molto altro. Fu donato all’archivio da Alessandro Lisini negli anni in cui ne era diret-
tore tra il 1888 e il 1912. Lisini entrò in possesso del fondo acquistandolo sembra da un Castelnuovo 
che apparteneva alla comunità ebraica di Siena, di cui è ignoto il nome. L’inventario del fondo è pre-
sente sul sito dell’Archivio di Stato di Siena: http://www.archiviodistato.siena.it/wp-content/upload-
s/2020/08/059-Diplomatico-ebraico.pdf. È possibile accedere al fondo digitalizzato e alla sua cata-
logazione (in ebraico) indicando «Archivio di Stato Siena» sul portale della National Library of  Israel 
nella sezione manoscritti: https://www.nli.org.il/en/discover/manuscripts/hebrew-manuscripts.

https://siusa.archivi.beniculturali.it/cgi-bin/siusa/pagina.pl?TipoPag=comparc&Chiave=412881
http://www.archiviodistato.siena.it/wp-content/uploads/2020/08/059-Diplomatico-ebraico.pdf
http://www.archiviodistato.siena.it/wp-content/uploads/2020/08/059-Diplomatico-ebraico.pdf
https://www.nli.org.il/en/discover/manuscripts/hebrew-manuscripts


38 Anna Di Castro

elenchi è menzionato il manoscritto musicale relativo alla cerimonia di inaugura-
zione della sinagoga nel 1786, denominato Spartito della musica vocale eseguita in occa-
sione dell’apertura della nuova Scuola il dì 27, 28, 29 maggio l’anno 1786, da oltre mezzo 
secolo conservato a Gerusalemme8.

Malgrado le lacune esistenti, l’archivio ci permette comunque di tracciare un 
quadro abbastanza chiaro della struttura dell’ente e del suo articolarsi in rapporto 
alla produzione documentaria. L’istituzione del ghetto a fine Cinquecento dà av-
vio alla produzione di documentazione che, per quasi trecento anni, costituisce 
l’ossatura interna dell’archivio della comunità ebraica senese. I registri con i ver-
bali delle sedute del kahal kadosh (la comunità santa) di Siena, contenenti statuti e 
regolamenti, ci immergono nella vita interna della comunità. È una narrazione di 
attività di governo, amministrazione e gestione, che vede gli ebrei riuniti mentre 
affrontano i loro problemi, li discutono, li risolvono. In una pratica di relazione 
costante tra il dentro e il fuori che permea la vita del ghetto. Una memoria documen-
taria che arriva fino all’Ottocento, con i registri poi denominati Processi verbali, e 
che si conclude nel 1930 anno in cui cessa l’attività della comunità ebraica di Siena 
come ente autonomo9.

Accanto alla documentazione che ci consente di ricostruire la storia istitu-
zionale e amministrativa della comunità senese, l’archivio accoglie il fondo degli 
“Archivi aggregati di confraternite ed associazioni”. A Siena come in altre co-
munità ebraiche italiane, l’organizzazione comunitaria non copriva ogni aspetto 
della vita associativa perché, alla maggior parte dei suoi servizi, attendevano ap-
posite confraternite che talvolta arrivavano a sovrapporsi, ora contrastandosi, ora 
fondendosi tra loro. Un corpus anche in questo caso abbastanza ricco compren-

8  Il manoscritto che nel verbale di consegna dei documenti d’archivio del 1812 era ancora a Siena 
è entrato a far parte delle collezioni italiane del Jewish Historical General Archives fin dal 1961 con il 
numero di inventario IT33. Oggi è conservato nel fondo manoscritti del dipartimento musicale della 
Biblioteca Nazionale di Israele con il numero di catalogo mus coll Siena 00496331. Sulla cerimonia 
musicale di inaugurazione della Sinagoga di Siena nel 1786 in relazione alle fonti manoscritte qui 
citate I. Adler, La pratique musicale savante dans quelques communautes juves en Europe aux XVIIe et XVIIIe 
siècles, Paris, Mouton et Co., 1966. 

9  Molti sono i registri che compongono la serie relativa alle deliberazioni dei due Consigli, Mag-
giore e Minore, attivi fino al 1777 e quella delle deliberazioni del Nuovo Consiglio con le corrispon-
denti minute. Le Deliberazioni dei Massari ai quali erano demandati i compiti esecutivi e il governo 
effettivo, il registro dei Ricorsi Pettorali, che raccoglie le comparse al Tribunale dei Massari (1784-
1808) e il libro delle Licenze accordate agli ebrei forestieri (1784-1802) completano la documentazio-
ne relativa all’attività di governo della comunità, nella prima fase di esistenza dell’archivio, tra antico 
regime e governo francese. A partire dalla Copia del Piano amministrativo dell’Università Israelitica 
di Siena del 1825 si apre una nuova serie di deliberazioni e minute dei consigli che arriva fino ai primo 
del Novecento. Dopo il 1930 e la soppressione giuridica della comunità, il consiglio della Comunità 
Israelitica di Firenze cominciò a deliberare anche per la Sezione di Siena, come documentato nei re-
gistri dell’archivio fiorentino. L’attività di gestione interna alla nuova sezione di Siena è documentata 
nell’archivio senese dalle serie Buste Moderne, Carteggio e Amministrazione e attraversa anche gli anni 
relativi all’applicazione della legislazione razzista e della persecuzione nazifascista.



39Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

de l’archivio della Società Israelitica di Misericordia Chesed ve-Emet (Grazia e Verità), 
con documentazione a partire dalla metà del Settecento. Sorta grazie a lasciti 
testamentari e offerte dei fedeli, e dalla fusione delle più antiche confraternite di 
Bikkur holim e Ghemilut Chasadim che soccorrevano i malati poveri e facevano ope-
ra di misericordia con i defunti. Sono inoltre presenti tre registri settecenteschi 
di statuti e deliberazioni di altre confraternite e case di studio attive nel ghetto 
senese10.

Le fonti documentarie senesi sono inoltre depositarie, fin dalle prime testi-
monianze presenti in archivio, di un tema che attraversa trasversalmente il tempo 
e lo spazio e rende partecipe la comunità ebraica senese di una storia comune a 
tutte le comunità della diaspora, e in particolare alle comunità italiane. È il rap-
porto costante e continuativo che lega il kahal kadosh di Siena con Eretz Israel (la 
Terra di Israele) e con le quattro città “sante” della tradizione ebraica: Gerusa-
lemme, Tiberiade, Hebron, Safed. Queste comunità, che si ampliarono nel Sette-
cento, si dedicavano per lo più allo studio dei sacri testi e della qabbalah, sostenute 
economicamente da offerte periodiche, inviate da tutte le comunità compresa 
quella di Siena. Nel corso dei secoli, shelichim (inviati) cominciarono a viaggiare 
come emissari provenienti dalla Terra di Israele con il compito di raccogliere dalle 
comunità ebraiche, fondi destinati a mantenere acceso il piccolissimo focolare di 
studi, religiosità e vita ebraica sopravvissuto nella terra dei padri. 

L’Italia fu una delle mete privilegiate di questi itinerari. La comunità ebraica 
di Siena, posta lungo l’antica via Francigena, divenne tappa costante del percorso 
«toscano» degli shelichim che giungevano in Italia avendo soprattutto come rife-
rimento importante la vicina comunità ebraica di Livorno11. La sinagoga di Sie-
na accoglie ancora, nell’atrio di ingresso, alcune cassette seicentesche di raccolta 
fondi destinate ai poveri di Eretz Israel e della città di Tiberiade. Gli emissari si 
presentavano ai notabili della comunità con lettere di credenziali nelle quali veni-
vano narrate le vicissitudini degli ebrei della Terra di Israele affinché la comunità 
si adoperasse in loro soccorso. L’archivio conserva diversi esemplari di queste let-
tere in ebraico, spesso trascritte all’interno dei registri del Consiglio, e attesta con 
continuità la registrazione contabile della raccolta delle offerte di tzedakà (benefi-

10  Per il Settecento si conservano tre diversi registri relativi all’attività di diverse hevrot o con-
fraternite, asces, XIV, 1, Libro di deliberazioni della Ieshivat Meor ‘Enaym (confraternita Lume degli 
occhi) 1748 -1838; asces, XV, 1, Capitoli, ordinamenti e deliberazioni della Ieshivà Ez Haim,1777-1837; 
asces, XVI, 1, Ricordi della Compagnia. Capitoli della Ieshivat Mattir Assurim e Bikur Cholim, 1720-1807. 
Come documenta in particolare quest’ultimo registro, le due confraternite di Liberazione degli 
Schiavi e Assistenza agli ammalati si fusero nel 1720 e proseguirono la loro attività per circa un 
secolo.

11  A. Ya’ari, Sheluché Eretz Israel. Toledot ha-shelichut me-ha-aretz la-golà [in ebraico] (Inviati 
di Eretz Israel, Storia delle missioni dalla Terra Santa alla diaspora), Gerusalemme, Mossad ha-Rav 
Kook, 1951.



40 Anna Di Castro

cienza) per la Terra di Israele12. Spesso tra gli emissari si distinguevano maestri e 
rabbini ai quali la comunità stessa chiedeva di fermarsi. È il caso del rabbino Ya‘a-
qov Burla inviato da Gerusalemme, che fu chiamato a redigere e sottoscrivere i 
nuovi statuti della comunità, compilando il regolamento economico e politico del 
nuovo Vaad (Consiglio), poi approvato con rescritto sovrano nell’ottobre 177713. 
La presenza di questa documentazione e le continue registrazioni e ricevute di 
pagamento accordate ad orchim (ospiti) di passaggio a Siena, che venivano accolti 
in una stanza denominata pellegrinaio, testimoniano inoltre della grande mobilità 
interna al mondo ebraico anche nei secoli del ghetto.

Infine, particolarmente significativo per le preziose informazioni che ci of-
fre, è il registro intitolato «Stato di consistenza generale dell’Università Israelitica 
di Siena» del 1858, con inventari dettagliati dei beni mobili ed immobili14. Docu-
mentazione che, alle soglie dell’emancipazione, «fotografa» minuziosamente l’area 
del ghetto con le sue case, strade, piccoli orti e corti scoperte. Indicando, attra-
verso il rimando alle particelle catastali, non solo la presenza centrale della Scola, 
che ospitava ancora al suo interno l’Istituto infantile, ma anche l’ubicazione di 
quei servizi che per secoli avevano animato la vita della comunità ebraica senese: 
l’antica Yeshivà (casa di studio) Gallichi, la sede della confraternita di misericordia 
Chesed ve-Emet (Grazia e Verità), i locali del forno delle azzime di sette stanze, la 
sede del macello per la vendita della carne casher (idoneo, conforme alla legge), 
la corte scoperta per la costruzione della sukkà (capanna) ad uso pubblico della 
comunità. Testimonianza preziosa per la ricostruzione di un tessuto urbano in 
buona parte cancellato dall’intervento di risanamento/ sventramento del quartie-
re di Salicotto, avvenuto durante gli anni del fascismo15.

Tra dispersione e riunificazione digitale

Uno dei registri più antichi proveniente dall’archivio senese è il Libro delle 
deliberazioni della Nazione ebrea di Siena degli anni 1627-1658, conservato fin dal 1957 

12  asces, II, Deliberazioni consiliari, 26, Registro nono delle deliberazioni 1774–1779, cc. 14-15. In data 
26 ottobre 1774, viene trascritta in lingua ebraica la lettera di presentazione della comunità di Hebron 
in favore del rabbino Haim Josef  David Azulai. In calce alla trascrizione, l’inviato attesta e sottoscrive 
la sua presenza a Siena e l’aiuto ricevuto dalla comunità senese.

13  asces, Statuti I, 1, Pinkas Rishon shel ha-Takkanot ha-nimtza’im be-kahal kadosh Siena yagen aleha 
Elohim 5538-5565 («Registro primo delle Takkanot che esistono nella santa comunità di Siena, che 
Dio la protegga», 1777-1804).

14  asces, Atti e registri diversi, VII, 150, Stato di consistenza generale dell’Università Israelitica 
di Siena nell’anno 5619 e seguito d’inventario degli oggetti successivamente pervenuti e acquistati, 
1853-1867.

15  C. Nepi, La forma urbana, in Storia di Siena. L’età contemporanea, a cura di R. Barzanti, G. Cato-
ni, M. De Gregorio, Siena, SeB, 1997, pp. 21-24; F. Fusi – P. Turrini, Salicotto com’era. Il plastico del 
quartiere e il risanamento edilizio negli anni ’30, Il Leccio, Siena, 1999. 



41Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

nella sezione manoscritti della Houghton Library dell’Università di Harvard16. 
Due piccoli ritagli a stampa in lingua tedesca di un catalogo di vendita, incollati 
all’inizio e alla fine del documento, suggeriscono che il registro sia passato in pos-
sesso di una libreria antiquaria per essere poi venduto. È possibile ipotizzare che 
questo sia avvenuto negli anni in cui altra documentazione proveniente dall’ar-
chivio della comunità senese lasciava Siena per entrare a far parte di collezioni 
private o circolare nel mercato antiquario. Alle fonti documentarie della storia 
ebraica senese poneva il suo interesse, verso la fine dell’Ottocento, Samuel Hirsch 
Margulies, direttore del Collegio Rabbinico a Firenze e rabbino della comunità 
fiorentina dal 1890 al 1922. In una corrispondenza con il presidente della comu-
nità ebraica senese Raffaello Cabibbe, tra ottobre e novembre del 1896, Margulies 
richiedeva informazioni dettagliate in merito alla documentazione più antica pre-
sente in archivio. Il suo interesse, scriveva, era rivolto ad approfondire lo studio 
della famiglia dei banchieri Da Rieti, chiedendo notizie anche sulla presenza di 
antiche tombe «a grotta» nel cimitero ebraico di Siena. La risposta da Siena che 
indicava la presenza di documenti a partire dal 1579, indusse Margulies a richie-
dere per motivi di studio l’invio a Firenze da parte della comunità senese di tutta 
la possibile documentazione compresa tra la fine del Cinquecento e tutto il Sei-
cento, impegnandosi a restituirla in breve tempo17. Negli stessi anni, Moritz Stern 
indagava la presenza di fondi ebraici presso biblioteche ed archivi pubblici senesi. 
Successivamente, studiosi come Israel Zoller, Umberto Cassuto, Cecil Roth, Erno 
Munkacsi, hanno attinto al patrimonio archivistico della comunità ebraica senese 
per la pubblicazione dei loro scritti o ampliato, con l’acquisizione di manoscritti 
ebraici senesi, le proprie collezioni18. 

16  Houghton Library, Judaica 9, film 83. Il registro è stato studiato per la prima volta in occasio-
ne di una tesi di dottorato sulla comunità ebraica senese nel Seicento: G. Sozzi, The Jewish Community 
of  Siena in the XVII Century, Phd Thesis, Harvard University, Cambridge (MA), 1991. 

17  Margulies scrisse una prima lettera il 1 ottobre 1896 e, dopo aver avuto riscontro in merito 
alla documentazione presente in archivio, ne richiese l’invio in una successiva lettera del 23 ottobre 
1896. In una terza lettera, datata 8 novembre 1896, ringrazia per la richiesta accordata. Le tre lettere 
non numerate sono contenute in asces, Carteggio ed atti, Filze di inizio Novecento, V.2, 82, 1896, ins. 9, 
«Inserto minute, copie, abbozzi distinte e fogli diversi».

18  Stern compilò regesti e copie di documenti riguardanti gli ebrei, conservati presso l’Archivio 
di Stato di Siena e la Biblioteca Comunale di Siena. La sua vasta collezione e il suo archivio conser-
vati presso la National Library of  Israel comprendono anche un significativo fondo settecentesco di 
poesie per nozze manoscritte in ebraico composte a Siena. La consultazione dell’archivio della comu-
nità ebraica senese da parte di Israel Zoller è documentata nei suoi scritti e testimonia che nei primi 
decenni  del Novecento erano ancora presenti a Siena i registri dei nati, matrimoni e morti in seguito 
trasferiti a Gerusalemme. I. Zoller, Un singolare episodio della storia degli ebrei senesi, in «La Settimana 
Israelitica», I, 28 (28 ottobre 1910), Firenze, pp. 1-2; Id., Gli ebrei senesi sul principio del secolo XV, in «La 
Settimana Israelitica», I, 47 (18 novembre 1910), pp. 1-2; Id., Gli ebrei senesi e gli avvenimenti politici del 
1859, in «La Settimana Israelitica», II, 49 (8 dicembre 1911), p. 2; Id., Un indirizzo degli Ebrei senesi del 
1859, in «La Settimana Israelitica», II, 32 (11 agosto 1911), p. 2; Id., Nuove fonti per la storia del 28 giugno 
1798 a Siena, in «Rivista Israelitica», VII (1910), pp. 240-244; Id., I medici ebrei laureati a Siena negli anni 



42 Anna Di Castro

Dopo il 1930 e la fine dell’autonomia giuridica della comunità senese, scarse 
sono le informazioni relative al patrimonio archivistico e librario e dei beni af-
ferenti alla sinagoga che vi si conservavano a quella data. Ci rimane a memoria 
di quegli anni l’importante lavoro di ricognizione sul patrimonio bibliografico e 
archivistico delle comunità israelitiche italiane che l’Unione delle Comunità Israe-
litiche Italiane (UCII), da poco istituita, commissionò nel 1933 allo studioso Isaia 
Sonne. La relazione da lui redatta non includeva il patrimonio della nuova sezione 
di comunità senese e, in Toscana, anche Livorno, con il suo ricchissimo patrimo-
nio bibliografico e archivistico, ne fu esclusa. Tuttavia, essa fotografa lo «stato 
dell’arte» a quella data dell’immenso patrimonio bibliografico ebraico italiano, a 
pochi anni dalle persecuzioni e dalle spoliazioni e distruzioni che ne seguirono19.

Successivamente, l’ingresso dell’Italia in guerra nel 1940 diede luogo ad 
un’azione di salvaguardia del patrimonio delle comunità ebraiche italiane, come 
attesta la corrispondenza esistente anche presso l’archivio senese. A quella data, 
sollecitazioni dell’UCII e lettere intercorse tra la comunità di Firenze e la sezione 
di Siena, indicano la stesura di elenchi di beni, tesi a mettere in sicurezza gli ar-
redi sacri e il patrimonio documentario. Gli eventi drammatici del 1943-44 non 
hanno intaccato sostanzialmente l’integrità dell’archivio conservato nell’edificio 
della sinagoga, come risulta da una nota inviata all’UCII nel 194620. Pur tuttavia, 

1543-1695, in «Rivista Israelitica», X (1913-1915), pp. 60-70, 100-110; Id., Theather und Tanz in den 
italianischen Ghettis, in «Mitteeilunghen zur judeischen Volkskund», XXIX (1926); Id., L’arte drammatica 
presso gli ebrei in Italia, in «Lares», III (1932), 2, pp. 11-18. Umberto Cassuto dopo la pubblicazione, 
nel 1918, del volume Gli ebrei a Firenze nell’età del Rinascimento, aveva approfondito lo studio delle fonti 
ebraiche senesi dedicate ai banchieri Da Rieti e al rapporto con la città di Siena alla metà del XVI 
secolo, vedi U. Cassuto, Ha mishmar ha sefardì be-Siena ve-ha-yehudim [in ebraico] (La guardia spagnola 
a Siena e gli ebrei), in «Ha-Zofeh le-chokhmat Israel», VIII (1924), pp. 36-43. Erno Munkacsi fu tra i 
fondatori del Museo Ebraico di Budapest nel 1932. Un suo reportage fotografico nell’Italia ebraica 
del 1930 documenta per Siena un leggio (in ebraico, duchan) rinascimentale non più esistente, vedi: 
https://collections.milev.hu/items/show/30881 e https://collections.milev.hu/items/show/30880. 
Lo studioso Cecil Roth trascorse, negli anni Venti, molto tempo a Firenze. Tra i moltissimi scritti del 
decennio fiorentino, pubblicò un articolo dedicato a Siena, attingendo a un manoscritto conservato 
presso l’Hebrew Union College di Cincinnati, vedi C. Roth, The Memoirs of  a Siennese Jew (1625-1633), 
in «Hebrew Union College Annual», 1928, 5, pp. 353-402; id., The Madonna of  the Scroll, in «Menorah 
Journal», 1928.

19  La nuova legge sulle comunità israelitiche varata nel 1930 stabiliva tra i compiti dell’Unione 
delle Comunità Israelitiche Italiane (UCII) quello di provvedere alla conservazione del patrimonio 
storico, bibliografico ed artistico dell’Ebraismo italiano. L’UCII incaricò Isaia Sonne di compiere una 
ricognizione presso le comunità ebraiche sparse sul territorio nazionale, inclusa Rodi (allora italiana), 
per valutare la consistenza del patrimonio bibliografico e di testi manoscritti in loro possesso. La 
relazione accompagnata dai saggi di diversi autori è disponibile sul sito del CDEC: https://www.
cdec.it/il-patrimonio-bibliografico-e-archivistico-delle-comunita-israelitiche-italiane-ovvero-la-rela-
zione-di-isaia-sonne-note-a-margine/.

20  Biblioteca Nazionale Ebraismo Italiano Tullia Zevi, Archivio Unione delle Comunità Ebraiche 
Italiane [di seguito bnei ucei], AUCII dal 1936, Relazioni dal 1945 al 1948, busta 34B, fascicolo 5: Co-
munità di Siena.

https://collections.milev.hu/items/show/30881
https://collections.milev.hu/items/show/30880
https://www.cdec.it/il-patrimonio-bibliografico-e-archivistico-delle-comunita-israelitiche-italiane-
https://www.cdec.it/il-patrimonio-bibliografico-e-archivistico-delle-comunita-israelitiche-italiane-
https://www.cdec.it/il-patrimonio-bibliografico-e-archivistico-delle-comunita-israelitiche-italiane-


43Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

a quella data, la documentazione più antica non era già da tempo più presente a 
Siena. La lacuna è confermata da una relazione redatta nel 1954 dagli archivisti 
Daniel J. Cohen e Daniel Carpi in seguito alla loro ispezione in archivio per conto 
dell’UCII21.

Nel 1959 l’archivio ottenne la «dichiarazione di notevole interesse storico» 
e un primo inventario sollecitato dalla Soprintendenza Archivistica Toscana fu 
redatto da Giuseppe Lattes, storico capoculto a Siena dal 1945 e responsabile della 
tenuta e gestione dell’archivio per quasi cinquanta anni. L’elenco da lui deposita-
to presso l’Archivio di Stato di Siena nel 1970 rendeva nota di un unico registro 
seicentesco datato 1612, successivamente scomparso. Il lavoro di riordinamento 
avviato in epoca più recente, sotto la guida della Soprintendenza Archivistica 
Toscana, ha dovuto quindi tenere conto non solo dei precedenti interventi di 
schedatura che hanno modificato l’ordine interno delle carte, ma anche dei vuoti 
esistenti nella documentazione. Vuoti che, tracciando una storia interna, hanno 
indirizzato ulteriori ricerche sulla dispersione della documentazione.

Il riscontro delle fonti archivistiche senesi attraversa vicende comuni a molte 
comunità ebraiche italiane nel corso del Novecento. Vicende che hanno interes-
sato, oltre la documentazione d’archivio, il patrimonio culturale ebraico italiano 
nella sua ricchissima varietà di beni22. Una storia quella degli archivi ebraici ita-
liani che, con l’istituzione dei General Historical Jewish Archives (poi dal 1969 Central 
Archives for the History od the Jewish People – CAHJP) e, dal 1948, con la fondazione 
dello Stato di Israele, metterà in dialogo due mondi vicini e al contempo distanti 
tra loro, nelle scelte da compiersi intorno alla tutela e alle politiche culturali da 
adottarsi da parte dell’ebraismo italiano, nelle istanze che animavano i protago-

21  bnei ucei, AUCII dal 1948, 35.1, busta 97, Biblioteche e Archivi, Carpi Daniele – Cohen Da-
niele. Relazioni e cataloghi (settembre-ottobre 1954). La relazione sull’archivio di Siena di Daniel 
Carpi e Daniel Coen è molto dettagliata. Nel 1954, i due archivisti e studiosi israeliani in missione 
per conto della Jewish Historical Society of  Israel, affiliata ai General Archives for the History of  the Jewish 
People, visitavano su incarico dell’UCII, tutti gli archivi delle comunità ebraiche italiane con la 
finalità di redigere cataloghi e relazioni per ognuno di essi e di avviare una campagna di microfil-
matura. L’incarico proseguì nel 1955 e nel 1956, seppure con alcune difficoltà economiche. Nel 
1955, l’archivio senese fu consultato dallo studioso Shlomo Simonsohn, che ne predispose anche 
la microfilmatura.

22  Negli anni successivi alla nascita dello Stato di Israele, anche da Siena si compiva quella che 
Andreina Contessa ha chiamato «la aliyà della bellezza», con la partenza e trasferimento in Israele, nel 
1958, di un Aron ha-kodesh (Arca santa) seicentesco, oggi conservato presso il Museo di Arte Ebraica 
Italiana «Umberto Nahon» di Gerusalemme (https://museums.gov.il/en/items/Pages/ItemCard.
aspx?IdItem=ICMS-EIT-0011), oltre che di molti antichi rotoli della Torah e altri beni. Il trasferi-
mento dei beni, avvenuto tra il 1953 e il 1958, è documentato nelle carte dell’archivio della comunità 
ebraica di Siena, oltre che nella corrispondenza presente presso l’archivio della comunità ebraica di 
Firenze e in quello dell’UCEI a Roma. Cfr. A. Contessa, L’Aliyah della bellezza: Il contributo del Museo di 
Arte Ebraica Italiana Umberto Nahon allo Stato di Israele, in «La rassegna mensile di Israel», 2015, pp. 141-
169; U. Nahon, Aronot kodesh ve-tashmishei kodesh mi-Italia be-Israel [in ebraico] (Arche sante e arredi rituali 
provenienti dall’Italia in Israele), Tel Aviv, Devir Publishing house, 1970.

https://museums.gov.il/en/items/Pages/ItemCard.aspx?IdItem=ICMS-EIT-0011
https://museums.gov.il/en/items/Pages/ItemCard.aspx?IdItem=ICMS-EIT-0011


44 Anna Di Castro

nisti delle importanti istituzioni culturali israeliane sorte con la fondazione dello 
Stato, in una relazione costante tra Italia e Israele.23 La vicenda dell’archivio se-
nese intreccia questi temi con una storia «locale» che ha consentito di rintracciare 
tra i fondi dei Central Archives for the History od the Jewish People presso la Biblioteca 
Nazionale di Israele, molta della documentazione dispersa e di collocare agli anni 
immediatamente successivi la Liberazione di Siena, il trasferimento di una parte 
di questi documenti verso Gerusalemme.

Archivi ebraici tra Diaspora e Israele

In questo volume, Ariel Viterbo, bibliotecario presso la Biblioteca Nazionale 
di Israele, riferisce del corpus consistente di documenti d’archivio senesi con-
servati presso la NLI: oltre alla serie dei registri di deliberazioni seicenteschi, 
si segnalano anche quelli anagrafici e molti fascicoli sciolti provenienti da filze 
smembrate. Si tratta di un fondo che affianca alla documentazione originale di-
versi microfilm di materiale fotografato, e che copre un arco cronologico dal 1578 
al 1954. Come ha notato Ariel Viterbo:

«[…] si può quindi parlare di un archivio diviso in due parti, a Siena e a Geru-
salemme, più un importante spezzone negli Stati Uniti. Il recente ordinamento 
della sezione senese unito al ritrovamento del materiale in Israele rende ora 
possibile la compilazione di un inventario unico e il ricongiungimento digitale 
dell’archivio»24.

23  L’archivio UCEI documenta, a partire dal dopoguerra e nel corso degli anni Cinquanta, quan-
to il tema della conservazione e concentrazione degli archivi delle comunità sia stato al centro di un 
dibattito che coinvolse, tra Italia e Israele, i protagonisti e gli studiosi a capo delle nuove istituzioni 
culturali israeliane, in primis Daniel Cohen, direttore dal 1956 dei General Archives for the History of  the 
Jewish People. Un’intensa corrispondenza indirizzata alle presidenze UCII guidate da Raffaele Cantoni, 
Giorgio Zevi e Sergio Piperno, vide «in prima linea» la direzione dei General Archives for the History 
of  the Jewish People sostenuta dalla Jewish Historical Society of  Israel nell’avanzare alla dirigenza UCII il 
trasferimento degli archivi in Israele. Anche il presidente dello Stato di Israele, Itzhak Ben Zvi, che 
presiedeva l’omonimo istituto dedicato a raccogliere documentazione relativa alle comunità ebraiche 
dell’area mediterranea, si rivolgeva fin dal 1952 all’UCII con la richiesta di concentrare negli archivi 
israeliani la documentazione archivistica delle antiche comunità ebraiche italiane. L’attenzione era in-
dirizzata soprattutto agli archivi di quelle comunità da tempo «in via di estinzione». Nel 1955, l’UCII 
presieduta da Giorgio Zevi e da Benvenuto Terracini come responsabile di un’apposita commissione 
per la tutela del patrimonio archivistico, deliberava che gli archivi ebraici sarebbero rimasti in Italia e 
che l’UCII si sarebbe adoperata in ogni modo per la loro salvaguardia accordando alle istituzioni di 
raccolta israeliane la massima collaborazione per proseguire nella campagna di rilevamento e micro-
filmatura della documentazione richiesta. La delibera del 1955 non esaurisce la vicenda degli archivi 
delle comunità ebraiche italiane che, negli anni successivi – è il caso di Padova – furono trasferiti in 
Israele. Oggi, a distanza di oltre cinquant’anni e con una nuova stagione di ricognizione e inventa-
riazione interna ai fondi del CAHJP avviata dalla Biblioteca Nazionale di Israele, la storia di queste 
“dispersioni” resta ancora da studiare. 

24  V. il contributo di A. Viterbo in questo volume.



45Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

La storia della documentazione d’archivio della comunità ebraica di Siena, 
oggi conservata presso la National Library of Israel, e recentemente oggetto di 
un primo importante lavoro di digitalizzazione, «emerge» attraverso un fondo di 
corrispondenza in ebraico degli anni 1945-46, conservato nell’archivio interno dei 
Central Archives History of Jewish People25. La vicenda si iscrive all’interno del progetto 
e tentativo da parte delle istituzioni culturali ebraiche già da tempo attive a Geru-
salemme, di trasferire in Eretz Israel, nell’immediato dopoguerra, parte degli archivi 
ebraici italiani26. Tra il novembre del 1944 e la primavera del 1946, si insediò a Siena 
la plugà (battaglione) di soldati della 524ª compagnia del servizio topografico, Cor-
po Reale del Genio (Royal Engineers), costituita da circa 250 soldati ebrei volontari, 
inquadrati nell’esercito inglese di stanza nella Palestina mandataria. Il battaglione 
ebbe compiti di servizio di fotogrammetria aerea, fotoriproduzione, cartografia. A 
questa attività, i soldati affiancarono un costante impegno di assistenza ai profughi 
ebrei stranieri in transito a Siena e di sostegno ai membri della comunità ebraica 
locale, sopravvissuti alle deportazioni e provati dalle confische dei beni27. 

È attorno all’attività svolta dai soldati della 524 che si concentra l’attenzio-
ne sull’archivio ebraico senese, e il tentativo di un suo completo trasferimento a 
Gerusalemme, solo in parte realizzato. Una fitta corrispondenza manoscritta in 
ebraico tra Siena e Gerusalemme coinvolge a partire dai primi mesi del 1945 la 
direzione dei Jewish Historical General Archives e il soldato Helmuth Schmidt, allievo 
del Prof. Yitzhak Baer, docente fin dal 1930 di storia medievale ebraica e di storia 
medievale all’Università ebraica di Gerusalemme. Schmidt si era messo a dispo-
sizione della direzione del JHGA con il compito di prendere visione dello stato 
in cui giaceva il patrimonio archivistico della comunità ebraica senese, dopo aver 
ricevuto autorizzazione alla consultazione. 

Nel febbraio del 1945, giungeva inoltre a Roma Umberto Nahon, figura 
preminente del sionismo italiano, emigrato in Palestina nel 1939, che tornava in 
Italia in qualità di rappresentante dell’Agenzia Ebraica, dirigendo per due anni da 
Roma l’ufficio palestinese. A lui si rivolse, prima della sua partenza per l’Italia, la 
direzione dei JHGA, con una lettera finalizzata a richiedere aiuto. Si chiedeva di 

25  National Library of Israel, CAHJP, Internal archive (uncatalogued), box 22. Questo fondo 
di corrispondenza in ebraico quasi tutta manoscritta attende ancora un lavoro di riordinamento. 
Ringrazio il direttore del CAHJP, Yochai Ben Ghedalia, che me ne ha concesso la consultazione.

26  Per un quadro d’insieme dell’attività del CAHJP, v. D.J. Cohen, Sources for the history of  the Jewish 
people in archives in Europe and Israel, in «Newsletter» (World Union of  Jewish Studies, 17/18), 1977, 
pp. 5-22. Per una riflessione sul ruolo dei grandi archivi ebraici di raccolta e concentrazione del XX 
secolo, vedasi J. Lustig, A time to gather. Archives and the control of  Jewish culture, Oxford University Press, 
Oxford, 2021.

27  524 sippurei hayalim shel ha-plugah ha-‘ivrit le-mipui [in ebraico] a cura di M. Paz-Ner. Il testo, 
edito nel 1990, raccogliendo le testimonianze di molti membri autorevoli del battaglione 524, ne ri-
costruisce la storia e l’operato con molta ricchezza di dettagli e aneddoti. Altre notizie in S. Rocca, La 
brigata ebraica e le unità ebraiche nell’esercito britannico durante la Seconda Guerra Mondiale, S&W-018, 2017.



46 Anna Di Castro

fornire supporto per il tramite della compagnia 524, acquisire informazioni e re-
lazioni dettagliate sulla situazione degli archivi anche delle altre comunità tosca-
ne, avviare un lavoro sistematico di riproduzione della documentazione pubblica 
collegata all’applicazione della legislazione antisemita degli anni appena trascorsi. 

L’altro obiettivo si focalizzava sulla possibilità di un trasferimento a Geru-
salemme degli archivi di proprietà delle comunità ebraiche. Al giovane studen-
te/soldato di stanza a Siena era richiesto di adoperarsi in tal senso. Su richiesta 
dell’archivio gerosolimitano, Schmidt avviava in quei mesi un lavoro di trascrizio-
ne dei documenti senesi di cui riferisce puntualmente nelle lettere inviate a Geru-
salemme. La corrispondenza che si è conservata ai CAHJP relaziona nel dettaglio 
del lavoro di selezione operato da Schmidt sulla documentazione da riprodurre, 
motivando le scelte con l’interesse della documentazione storica a suo avviso più 
interessante; rende conto delle decine di riproduzioni fotografiche eseguite sull’ar-
chivio di Siena attraverso il lavoro della cooperativa fotolitografica creatasi in 
seno al battaglione 524; racconta delle trattative intercorse con la comunità ebrai-
ca di Firenze per vagliare il suo trasferimento. Non sappiamo esattamente quali 
furono le circostanze per le quali oltre al lavoro di fotoriproduzione, si arrivò al 
trasferimento dei documenti originali oggi conservati presso la Biblioteca Nazio-
nale di Israele. Possiamo solo riscontrare che l’elenco dei documenti riprodotti e 
indicati nelle relazioni inviate da Schmidt ai JHGA, trova perfetta corrispondenza 
nella documentazione d’archivio presente oggi in originale a Gerusalemme.

L’archivio della comunità ebraica di Siena conservato presso sedi diverse 
offre oggi la possibilità di una integrazione digitale delle fonti per ricomporre una 
memoria frantumata nel tempo. Un progetto che integrando l’ordinamento già 
esistente, porti alla redazione di nuovi strumenti di corredo archivistico e apra 
altresì la strada ad una rinnovata stagione di ricerche sulla storia ebraica senese.

Appendice documentaria 
La memoria e le fonti. Alle origini del ghetto

La documentazione senese tornata alla luce presso la Biblioteca Nazionale di 
Israele ricolloca la nostra narrazione all’istituzione del ghetto di Siena e all’avvio 
del governo interno alla comunità. Di particolare importanza sono i pinkassim (re-
gistri) seicenteschi che ci conducono ai primi decenni della ghettizzazione senese e 
al controllo sociale che esso generava. Essi illustrano i conflitti che si ponevano in 
essere tra gli abitanti del ghetto appena istituito e che richiedevano di essere ricom-
posti e regolamentati. Nella nuova comunità che si veniva formando, la posizione 
di leadership che il sistema delle condotte aveva garantito in passato ai banchieri 
ebrei, veniva vanificata dalla loro stessa interruzione. Pur tuttavia, quei membri 
della famiglia Da Rieti che dal 1578 sceglievano, dopo un periodo di assenza, di 
tornare a Siena, rivendicavano un ruolo di preminenza nella comunità chiamata a 
cercare nuove strade per regolamentare sé stessa e scegliere i propri rappresentanti. 



47Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

Fig. 1. Sinagoga di Siena, anni 1920. Biblioteca Nazionale dell’Ebraismo “Tullia Zevi”, Archivio 
fotografico FACE (Federazione delle Associazioni Culturali Ebraiche), Busta 2.



48 Anna Di Castro

Uno dei registri senesi oggi conservati a Gerusalemme risulta particolar-
mente significativo nel segnalarci il ruolo assunto nel governo del ghetto, dai 
membri della famiglia Da Rieti28. La loro presenza aveva accompagnato nel corso 
del Cinquecento le vicende della Repubblica di Siena fino alla sua capitolazione 
nel 1555 nei confronti di Firenze, la costituzione dello Stato Nuovo e il bando di 
istituzione dei ghetti di Firenze e Siena nel 1570 -71. Il registro riporta in copia le 
convenzioni e patti stabiliti e sottoscritti nel 1612 fra alcuni membri della famiglia 
e la comunità ebraica di Siena. Sappiamo che alla data di questi accordi il perio-
do di residenza ebraica basato sul sistema delle condotte era scaduto da almeno 
quarant’anni e la dipendenza della comunità, sia pure piccolissima, dall’esistenza 
di una condotta sottoscritta da un ebreo prestatore non era più ufficiale. Pur 
tuttavia, l’accordo firmato nel 1612 e durato quindici anni – una durata molto 
simile a quella delle condotte – ci indica che nella pratica delle relazioni interne 
al gruppo ebraico a Siena, esso era ancora in essere. È probabile ipotizzare che, 
dopo la fine del sistema della condotta, una famiglia come quella dei Da Rieti con 
rapporti e contatti relativamente migliori con il governo senese e con i funzionari 
granducali di quanto non avessero altri ebrei, avrebbe potuto contrattare le mi-
gliori condizioni possibili per la comunità ebraica da poco rinchiusa nel serraglio. 
L’accordo attesta, quindi, un periodo di transizione nel governo del ghetto i cui 
capitoli legittimavano di fatto il potere della famiglia Da Rieti nei rapporti con la 
nuova comunità. 

I Da Rieti rivendicavano nei capitoli la gazagà (possesso) della Scuola ma an-
che dei terreni del cimitero, con l’uso esclusivo della sepoltura in certe grotte. Gli 
accordi definivano il pagamento ai Da Rieti di un affitto per l’uso della Sinagoga 
e il divieto per 15 anni da parte della comunità di «comprare, affittare, fare altra 
scuola». Secondo gli accordi, nel consiglio di dodici uomini cooptati attraver-
so ballottazione, dovevano sempre esserci due rappresentanti della famiglia Da 
Rieti. A Vittoria, vedova di Isacco Da Rieti, veniva data facoltà di scegliere uno 
dei membri del consiglio ed era autorizzata a sovrintendere e decidere i posti da 
assegnare alle donne, in quella che viene chiamata nel documento «la scuola delle 
donne». Anche l’uso del cimitero era sotto la diretta gestione della famiglia Da 
Rieti che dava precise disposizioni in merito agli spazi per le sepolture. Negli ac-
cordi veniva inoltre stabilito che Moisè Da Rieti si assumesse l’obbligo di pagare 
le tasse, i massim, per l’intera comunità. A loro volta rappresentanti della famiglia 
Da Rieti nel consiglio avrebbero riscosso le quote della tassazione interna.

28  cahjp, IT-SI 18, Deliberazioni (Pinkas, 1612-1660). Si tratta di un manoscritto di 64 carte, 
che si apre con la trascrizione in copia sottoscritta delle convenzioni stabilite tra alcuni membri 
della famiglia Da Rieti e il consiglio della comunità. I capitoli furono redatti a Firenze da Moi-
sè Blanis, delegato con procura dagli ebrei di Siena e con autorità di imporre. Vennero sotto-
scritti dal rabbino Vita Finzi di Firenze e Agnolo Pesaro, il 28 marzo 1612. A Siena sono sotto-
scritti dai rappresentanti dei capifamiglia della comunità, il 29 aprile dello stesso anno. Vedasi: 
https://www.nli.org.il/en/archives/NNL_CAHJP990043610290205171/NLI#$FL159174920.

https://www.nli.org.il/en/archives/NNL_CAHJP990043610290205171/NLI#$FL159174920


49Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

È significativo sottolineare che il documento del 1612 si apre ricordando 
alle parti gli «infiniti disgusti, liti e risse che fra di loro andavano proseverando», 
rimandando a un conflitto che si protraeva già dai primi anni della reclusione nel 
ghetto istituito nel 1571, ma che divenne effettivo solo nell’anno 157329. A quella 
data, la famiglia Da Rieti poteva ancora rivendicare la proprietà della Scuola, così 
come della casa e dei beni immobili che i capitoli stabiliti dalla condotta avevano 
fino ad allora concesso ai prestatori30. Gli accordi, convenzioni nel testo, furono 
stabiliti il 28 marzo 1612 a Firenze e ratificati e sottoscritti in copia nel registro, di 
lì a un mese, il 29 aprile 1612. Gli “attori” della controversia sono da un lato l’U-
niversità degli ebrei attraverso i propri capofamiglia balottati, dall’altro la famiglia 
Da Rieti, rappresentata da Vittoria, vedova di Isacco Da Rieti.

La documentazione che si conserva presso l’Archivio di Stato di Siena e l’Ar-
chivio Arcivescovile di Siena conferma che nel conflitto tra le parti si era cercato 
di trovare una mediazione facendo ricorso alle magistrature senesi (i Quattro 
deputati di Balia sopra gli ebrei) e all’autorità vescovile. In una supplica del 1599, 
conservata tra le cause civili dell’Archivio Arcivescovile di Siena, Vittoria moglie 
di Isacco Da Rieti, espone forse per la prima volta le sue ragioni sul possesso della 
sinagoga:

«[…] che avendo sempre i capi et principali della sua famiglia, ritenuto il patro-
nato della sinagoga dell’ebrei, ove celebrano i loro offiti, et essendogli hora da 
alcuni perturbato et negato di qui umilmente la supplica poiché Messer Isach 
suo consorte si trova di presente a Ferrara di commettere che tal differenzia sia 
rivista di ragione, al quale s’offrirà provare per il resto dell’ebrei di Siena esser 
giusto la verità et per ciò pregherà sempre il sign. Iddio per ogni suo maggior 
contento e verità».31

Il 24 gennaio 1612, a pochi mesi dagli accordi che verranno poi concordati e 
sottoscritti di fronte all’autorità dei rabbini fiorentini, l’Università degli ebrei di Sie-
na sottoponeva a sua volta una supplica ai deputati di Balia richiedendo che si sta-
bilisse d’autorità la proprietà del cimitero ebraico e della sinagoga, ricordando che:

«[…] per tanto tempo, che non è memoria d’uomo incontrario, li morti che 
sono stati per i tempi di detta Università, si sono seppelliti in un campo fuori di 
Porta S. Viene, vulgarmente chiamato il campo deli Hebrei, il quale perciò si è 
creduto essere di detta Università per ragione di pieno dominio et ultimamente 

29  P. Turrini, La comunità ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato di Siena dal Medioevo alla 
Restaurazione, Siena, Pascal, 2008, pp. 24-25.

30  Non conosciamo l’ubicazione del palazzo di Laudadio (Yismael) Da Rieti che, nel 1524, aveva 
ospitato l’avventuriero e pseudo-messia David Reubeni di passaggio a Siena. Sappiamo che presso la 
loro casa aveva avuto sede fin dal 1546 la Yeshivà e che vi dimoravano rabbini e maestri stipendiati, 
preposti all’educazione dei figli di Yismael, cfr. L. Sestieri, David Reubeni. Un ebreo d’Arabia in missione 
segreta nell’Europa del ‘500, Roma, Marietti, 1991, pp. 121-122.

31  Archivio Arcivescovile di Siena [d’ora in poi AA SI], Cause civili, 1165, Anno 1599. 



50 Anna Di Castro

dalla vedova restata del già Isaac Rieti Hebreo è stato pigliato in tenuta per 
recuperatione delle sue doti, come de beni ereditari di esso Isach e dalla me-
desima si fa istanza sia relassati a bandi, non ostante che da essa no sene preve 
dominio in altra maniera che per la semplice relatione del famiglio esecutore»32.

*

Copia delli convenzioni fra il magnifico kahal kadosh di Siena 
et la fameglia Rieti33

Con l’aiuto di Dio faremo e riusciremo, amen.
Copia delli convenzioni fra il magnifico kahal kadosh (santa comunità) di Siena et 
la fameglia Rieti. 
A nome di Dio, in Firenza addi 28 di marzo 24 Adar Sheni 5372

Essendo nate discordie differenze e liti fra il magnifico kahal kadosh di Siena 
da una parte, e la magnifica fameglia dei Rieti di Siena dall’altra, per le pretensioni 
che ambe le parti pretendevano, si nella scuola o ver sinaghogha di Siena come nel 
bet ha-hayim (cimitero) e denari di scuola e hevrà (confraternita) et anco in causa del 
far li memunim (massari) di scuola, e di hevrà et havendo ambe li parti fatto di molti 
spese et con infiniti disgusti, liti, e risse che fra di loro andavano proseverando. 
Inperò noi sottoscritti, havendo visto, et sentito le suddette cause, ci è parso per 
l’infinita affetione che ad’ ambe le parti portiamo, e sopra il tutto al servizio del 
signor Iddio, intreponerci, et adoperarci in questo fatto per porre fra dette parti 
amore, et silentio, quiete et pace, et habbiamo cercato di far nascere fra di essi ac-
cordo come si è fatto con il divino aiuto, e terminato, dechiarato, accordato tanto 
quanto in questo foglio si contiene. E questo nostro accordo e dichiarazione se 
intenda esser fatto per tempo di quindici anni a venire cominciando dal primo di 
nissan 5372 prossimo a venire, e fenir con seguita; e durante detti anni quindici 
se intende li suddetti parti tenuti et obbligati all’osservazione di tanto quanto in 
questo foglio, è scritto, ne possano duranti detto tempo in modo alcuno contra-
venire ne in tutti ne in parte ne a nissuno degli infrascritti capitoli dechiarationi et 
accordo, ma feniti che saranno detti 15 anni all’hora poi saranno ogn’uno di loro 
in lor libertà, ne più saranno sotto posti all’osservatione di detti capitoli da noi 
dechiarati poi ché come si è detto questo accordo se intenda per questi 15 anni, et 
non sian accettuato doi capitoli soli uno, a favor di esso kahal kadosh et uno a favor 
di essi signori Rieti, quali doi capitoli se intendono esser in perpetuo per ognun 
d loro, ma tutti gli altri capitoli se intendono solo per gli suddetti 15 anni e da 
quello in poi saranno in lor libertà o proseguire, o far quel tanto parerà, e piacerà 
a loro e come se dichiarerà qui in anzi. E questi sono li capitoli da noi dechiarati:

32  ass, Balìa, 841, c. 228.
33  cahjp, IT-SI 18, Deliberazioni (Pinkas, 1612-1660).



51Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

Prima – che si debba fare una elettione di dodici huomeni quali siano chiamati 
huomeni del vaad (consiglio) quali tutti o li doi terzi di essi almeno che ristaranno 
fattone il partito per bussolo e ballotte, habbiano forza, vigore et autorità di me-
nistrare, governare, e reggere tutte le cose attinenti al governo e reggimento della 
detta sinagoga, o scuola, e suoi offiti e nelle cose tutte della hevrà havendo anco esso 
vaad, o li detti doi terzi come detto libertà, e piena forza di ergere, formare e fondare 
capitoli leggi ordini, et usanzi per governo e regimento di detta scuola e hevrà pur 
ché non si faccia cosa alcuna che diroghi né contradischi alli capitoli che si dichiara-
ranno, a utile e benefitio, e favore della suddetta magnifica fameglia de Rieti li quali 
sono questi. Prima che in detto vaad di 12 huomeni che far si deve vi habbia a esser 
sempre duranti detto tempo doi di casa Rieti, e gli altri 10 del kahal kadosh. 

Item – che durante detto tempo sempre vi habbia a esser uno di casa Rieti 
delli memunim del kahal kadosh et uno del kahal kadosh, et così anco nelli memunim 
della hevrà vi habbia da essere in detto tempo sempre uno della hevrà e uno di 
Rieti. E questo perché il suddetto vaad dovranno creare doi memunim per scuola 
e due per hevrà quali serviranno da anno in anno, o da sei mesi in sei mesi come 
meglio parerà, a esso vaad, o li doi terzi. Perciò si dichiara che durante detto tempo 
sempre vi siano uno di Rieti delli memunim del kahal kadosh et uno di Rieti nelli 
memunim dellla hevrà.

Item – che la magnifica signora Vittoria moglie già dell’eccellentissimo si-
gnor Isach Rieti, possa, e debba mentre dura detto tempo, mettere, e porre uno 
chi parerà, a lei in luoco suo che sia nel numero delli memunim di Rieti, e che, a suo 
tempo debba esser in luoco di detta signora Vittoria, et servire quando gli toc-
cherà, si come si farà con gli altri Rieti, potendo mutare, e mettere ogni volta che 
gli toccherà, a chi parerà a lei. Item che nella scuola delle donne ove già le donne 
di oggi hanno avuto ogn’una di loro il suo luogo così si debbano stare ogn’uno al 
suo luogo ma venendo alcuna donna forestiera, o qualche sposa, a qual bisognerà 
dargli luoghi, sia la suddetta signora Vittoria quella che dispensi tal luoghi, e venen-
do forastieri nel kahal kadosh debbano li memunim di quel tempo dargli li luoghi, ma 
che non li mettano in tutto quel banco che è sotto la finestra presso al kisse (seggio) 
ove già sedeva lo eccellentissimo signor Isach Rieti, ma in tutti gli altri luoghi si. 

Etiam – che la hazaga (possesso) e giuridutione della casa ove ora he (è) la si-
nagoga, e la sinagoga istessa non possano nissuno del kahal kadosh per quello che ci 
pretendevano loro pretendere più, per alcun tempo mai, cosa alcuna, etiam passato 
li 15 anni suddetti, ma che a fatto ne siano spogliati di essa e totalmente per sempre 
la lasciano e cedano a essi signori Rieti. E volendo, la magnifica signora Vittoria et 
altri Rieti dopo la vita loro lasciar la parte attinente a ognun di loro in detta hazaga, 
la possino per quello che si aspetta, ad esso kahal kadosh lasciare a chi parerà a loro; 
come anco li terreni delli cemiteri e grotte sia medesimamente il kahal kadosh spo-
gliati di essi, et per quello che ci pretendevano, non ci possano pretenderci più mai, 
etiam passato li 15 anni suddetti né che ci habbino autorità alcuna ma totalmente 
li lasciano, et cedono, a essi signori Rieti potendo per doppo la vita loro per quello 



52 Anna Di Castro

che si aspetta a detto kahal kadosh essi signori Rieti ciaschedun di loro lasciar la 
parti sua, a chi parerà loro, e come della sinaghogha come detto, che come detto 
se intenda sempre il kahal kadosh per quello che ci pretendevano e per quello che 
si aspetta a loro l’esserne spogliati affatto come di sopra: dichiarando però che 
quando – possa io essere un’espiazione per il suo luogo di riposo, Dio non voglia – venghi bi-
sogno di seppelire qual si voglia yehudì (ebreo) possono e debbano esserci sepelliti 
senza pagamento alcuno di terreno, e senza dimandar licenza, advertendo però 
che il kever o fossa si debbia far da mano in mano li fili ordinari acciò non vadi a 
male del terreno et questo fine li memunim gli faranno avvisato del bisogno, et essi 
signori Rieti dovranno ogni volta mandarci uno subbito a segnarli il luogo che sia 
come di sopra da mano in mano alli lor fili, acciò non si perda terreno, nè che si 
ne adopera più del bisogno, dechiarando però che nelle grotte non siano tenuti essi 
Rieti, a lasciarci seppellire nissuno, ma solo fuori dalle grotte; potendo essi signori 
Rieti valersi dell’entrate et arbori che è in detto terreno tanto quanto parerà a loro.

Si dichiara ancora che per detto tempo di 15 anni non possano detti Rieti 
vendere né detti terreni e cimiteri, né detta hazaga di scuola, ma tenerli così per 
servitio comune; la scuola e sinaghogha per l’uffitii e li terreni di cimiteri per 
seppellirci, come anco medesimamente si dichiara che il detto kahal kadosh non 
possa ne debba durante detto tempo comprare né pigliare a nolo, né ergere altra 
scuola o sinaghogha, ma sempre durante detto tempo debbano seguire et uffitiare 
detta sinagoga et star da buoni et amichevoli fratelli, com’è dovere, e passato detto 
tempo siano ogn’un di loro padroni di se; il kahal kadosh a comprar, pigliar a nolo 
altra scuola, o far quanto parerà a loro, e signori Rieti a poter vendere hazaga e 
terreni di cimiteri o quel tanto parerà a loro, com’anco se gli paresse proseguire li 
presenti capitoli, o mutarli o far quello che gli parerà, come sedici passato detto 
tempo saranno padroni ognun di loro di far quello gli parerà, come si è detto. 

Item – che li banchi e tutti altri tashmishe kedusha (oggetti rituali) che se ne 
farà lista sotto e a piè di questa siano di detti Rieti e tutto il resto et ogni altra 
causa sia di lor padroni di kahal o di yehidim (particolari) di chi saranno. 

Item – che durante detto tempo sia il massim (tassazione) sempre di M. Moisè 
Rieti heb. Si dichiara ancora che tutti li denari di kahal che oggi si ritrovano in essere 
di contanti, e da risquotere, e tutti quelli che da hora in anzi e sempre si raduneran-
no e raccoglieranno, siano absolutamente del kahal kadosh e del vaad. Etiam passato 
detto tempo siano sempre di detto kahal et vaad, e durante il tempo dell’accordo 
siano li memunim di suo tempo quelli che possono, e debbono dispensar i denari, 
e spendergli in opere pie per quella quantità che determineranno e dichiareranno 
il vaad e pagando da essi denari la pigione di detta casa e sinaghogha. E nascendo 
qual si voglia differenza o difficultà tra li memunim siano gli huomeni del vaad, o li 
doi terzi quelli che dichiarano e decidono ogne lor differenza e facciano quello gli 
parerà. E perché per poter venire, a una vera definitione et un pacifico accordo, 
hanno ambe le parti eletto mandatari: cioè il magnifico kahal kadosh hanno eletto 
lo eccellentissimo signor Moisè Blanis heb. e li magnifici magistro Agnolo Lazzaro 



53Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

Nissim e M. Prospero Semilino e M. Sabbato Terracina e fattogliene mandato sotto 
scritto da buona parti delli capi di casa del kahal kadosh. E poi li suddetti Magistro 
Agnolo e M. Prospero e M. Sabato hanno fatto lettera al suddetto eccellentissimo 
Signor Blanis e datoli la lor autorità, a lui, essendo lui venuto qui in Firenze. E li 
magnifici signori Rieti hanno fatto mandato sotto scritto da doi testimoni nella 
persona del magnifico signor Leon Corinaldi heb. però si dichiara che ciasched’uno 
delli mandatari suddetti debbia dare il suo mandato origginale, o vero copia autenti-
ca, e la suddetta lettera all’altra parte, acciò per ogni tempo sempre possino mostrar 
ognun di loro le loro autorità com’anco li medesimi mandatari si sotto scriveranno 
in questo foglio in riconfirmatione di tanto quanto si è dichiarato et accordato di 
comun consenso in tal fatto come in questo foglio appare. 

Questo è quanto si è accordato dichiarato terminato et accomodato in tal 
fatto havendoci noi accordanti riservatoci autorità di poter dichiarare per ogni 
tempo sempre ogni difficultà che nascessi mai in dichiarazione di questo nostro 
accordo, di poter dichiarare, et meglio esponnere quanto mai occorrerà. E per 
fede di quanto in questo foglio si contiene e dell’istessa verità si sono fatti doi 
scritturi simili quali ne havranno le parti suddette una per uno quali saranno 
sotto scritti da noi accordanti e da quelli suddetti mandatari, quali ognun di loro 
prometteranno far loro e far lor principali, all’osservatione di tanto quanto in que-
sto foglio si contiene e che nissuno delle parti mai contraverranno a cosa alcuna 
di quanto in questo foglio è scritto, ma in tutto e per tutto sarà da essi parti os-
servato e mantenuto e senza eccettioni alcuna, come giusto è doversi, per la pace 
e quiete di ambe le parti e sopra il tutto all’honore del signor Iddio benedetto, e il 
tutto haverà data e firma: Firenze, adì mille x° et anno infrascritto.

Io Vita Finzi heb, uno degli accordanti, ho accordato e dechiarato e terminato tanto quanto 
in questo foglio si contiene e scrissi e sotto scrissi di mia propria mano
Io Agnolo Pesaro uno dell’accordanti, o sottoscritto di mia propria mano.
Io Moisè Blanis affermo quanto si contiene in questo foglio
Io Leon Corinaldi heb affermo quanto si contiene in questo foglio
Io Isac Calò heb fui presenti a quanto in questo si contiene
Io Emanuel Catone fui presenti a quanto di sopra.

*

Conventioni e patti nati fra il kahal kadosh di Siena et la fameglia Rieti34

Con l’aiuto di Dio faremo e riusciremo, amen.
Conventioni e patti nati fra il kahal kadosh di Siena et la fameglia Rieti

Essendo nati alcune liti et disordini fra il magnifico kahal kadosh (santa 
comunità) di Siena et la fameglia dei magnifici Rieti et havendo sempre havuto 

34  cahjp, IT-SI 18, Deliberazioni (Pinkas, 1612-1660).



54 Anna Di Castro

esso kahal kadosh lo intento et animo suo disposto di stare a dinei Israel (leggi 
di Israele) et far quanto comanda il sommo Iddio et sua santa legge; di qui è 
che subbito che fu richiesto et ricercato dal magistro eccellentissimo hacham 
(rabbino) Finzi mandato dal magnifico kahal kadosh di Firenze et anco dal ma-
gnifico M. Agnolo Pesaro che dovesse stare a dinei Israel li fu risposto da tutti 
oninamente nasse ve-nishma (faremo ed ascolteremo) et che erano prontissimi; et 
acciò si seguisse quanto si era terminato fece il kahal kadosh di Siena elettione 
del molto magnifico et eccellentissimo signor Moisè Blanis et M. Agnolo Nis-
sim et M. Sabato Terracina et M. Prospero Semilini, che loro rappresentassero 
tutto il kahal kadosh et loro havessero il carico et pensiero di definire le liti che 
vertono fra esso kahal kadosh et casa Rieti. Hora, avendo occasione il detto ec-
cellentissimo Blanis di andar a Firenze, risolsero li sopradetti Nissim, Terracina 
et Similini lasciare questo carico al detto eccellentissimo Blanis, et che lui solo 
in Fiorenza havesse autorità far in questa causa qual meglio che a lui paresse et 
gliene fecero procura. 

Hora, havendo esso signor Blanis fatto, il meglio che ha possuto et saputo 
si è finalmente per via d’accordo fatto per le mano dell’eccellentissimo signor 
Finzi et il magnifico M. Agnolo Pesaro sopradetti definito, ogni lite et rissa et 
protensione, che era fra detti parti come apparisce per la scrittura di accordo 
fatta dal detto eccellentissimo signor Vita Finzi et magnifico M. Agnolo Pesaro 
sotto il di 28 marzo 1612 in Firenze et perché fra li capitoli che sono a favore 
di esso kahal kadosh un di essi che si debba fare un vaad di dodici huomini fra li 
quali ve ne siano dieci del kahal kadosh et due di casa Rieti; di qui nasce che es-
sendosi radunati assieme tutti li capi di casa delli hebrei di Siena nel bet ha-knesset 
(sinagoga) comunemente et concordemente fra di loro fu consultato, dichiarato 
et stabilito et passato per partito per bussola et lupino che si dovessero scriversi 
li nomi di tutti, cioè uno per parentado et quelli cavare per bussola et lupino a 
uno a uno, li quali andavano passato per partito da tutti quelli capi di casa; et 
finito che furono di imbossolarvi tutti essi, cioè uno per parentado quelli dodici 
che si trovavano di haver più voci a favori, quelli dovessero restare per huomeni 
del vaad; et quelli capi di casa che convennero a quanto si è detto, furono questi 
che seguitano: et prima lo eccellentissimo signor Moisè Blanis, et il magnifico 
M. Josef Blanis, M. Leon Corinaldi, M. Lustro da Cagli et M. Jacopino Pesa-
ro si trovava in Pisa, con tutto ciò fu imbussolato et restò degli eletti del vaad 
come apparirà; M. Salomon Gallichi, M. Agnolo Nissim, M. Josef da Viterbo, 
M. Prospero Semilini, M. Isach Miniati, M. Diodato Corcos, M. Gratian Pe-
lagrilli, M. Leon Galletti, M. Ariel Emilio, M. Benedetto Arcidosso, M. Elia 
Melamentano, M. Josef da Ferrara, M. Leon Pelagrilli, M. Jacobbe Galletti et 
per lui M. Flaminio suo fratello et così si contentò detto M. Jacobbe, M. Salva-
dor Palagrilli, M. Benedetto Arcidosso, M. Salamon Pallagrilli, M. David Ar-
cidosso, Donato Semilini, M. Agnolo Semilini, M. Simone Nissim, M. Donato 
Levantino, M. Moisè Nepi, M. Laudadio Galletti, M. Fausto Gallichi, Josef da 



55Dal ghetto alla dispersione. L’archivio della comunità ebraica di Siena

Rieti, M. Sabato Terracina, M. Moisè Rieti, M. Laudadio Rieti; et M. Josef Fro-
solona domandò per grazia che se li desse licenza di poter andar a casa et che si 
rimetteva a quello facevano li più; et M. Jacobbe Latis era a Roma con tutto ciò 
fu imbussolato. L’homeni o che furono eletti cioè uno per ogni parentado fu-
rono questi cioè: M. Josef Blanis, Lustro da Cagli, M. Jacobbe Pesaro, M. Leon 
Corinaldi; M. Salomon Gallichi, Magistro Agnolo Nissim, M. Josef da Viter-
bo, M. Sabbato Terracina, M. Prospero Semilini, M. Isach Miniati, M. Diodato 
Corcos, M. Gratian Pelagrilli, M. Leon Galletti, M. Ariel Emilio, M. Benedetto 
Arcidosso, M. Elia Melamentano, M. Josef da Ferrara, M. Donato Levantino, 
M. Moisè Nepi, Jacob Latis, et Josef Rieti. Et imbussolati tutti li sopradetti si 
trovò che li dodici che hora si nominaranno hebbero più lupini che tutti l’altri 
a loro favore, et perciò ristorono loro per li dodici del vaad. Et prima: M. Josef 
Blanis, Lustro da Cagli, M. Jacobbe Pesaro, M. Salomon Gallichi, Magistro. 
Agnolo Nissim, M. Prospero da Cagli anzi Prospero Semilini, M. Sabbato Ter-
racina, M. Diodato Corcos, M. Leon Galletti, M. Ariel Emilio: e per li due Rieti 
furono eletti Moisè Rieti e Josef Rieti: alli quali dodici tutti come vaad compito, 
o alli due terzi di essi tutti li capi di casa nominati in questo foglio diedero au-
torità, et piena forza che potessero, et possino per il tempo di tre anni a venire 
che havranno principio dal giorno che a piè di questa scritta si dirà, fare quello 
che meglio a loro parerà tanto nelle cose di scuola quanto nelle cose di hevrà et in 
ogn’altra cosa aspettanti et toccanti al kahal kadosh in tutto e per tutto promisse-
ro et promettono inviolabbilmente osservare, et si obbligarono et si obbligano 
in ogni miglior modo, sottoponendosi anco alli conventioni et capitoli che da 
essi dodici del vaad saranno fatti, et stabiliti, o dalli doi terzi di essi; et in fede del 
vero, il presente scritto sarà confirmato dai sopranominati capi di casa o dalla 
maggior parte di essi questo dì 29 aprile 1612 in Siena, che in questo giorno si 
intende che cominciano li tre anni.

Io Josef  da Rieti heb. affermo quanto detto sopra
Io Moisè Blanis heb. affermo quanto in questo si contiene
o Josef  Blanis heb. affermo quanto in questo si contiene
Io Aron Sernano per ordine e commessione di m. Lustro disse affermare quanto disopra si 
contiene e M. Lustro è mio padre.
Io Jacopino Pesaro heb. affermo quanto di sopra
Io Moise Rieti sopradetto affermo come sopra
Io Agnolo Nissim heb. affermo quanto in questo si contiene
Io Prospero Semilini heb. affermo quanto in questo si contiene
Io Diodato Corcos heb. affermo quanto in questo si contiene
 Io Laudadio Rieti affermo quanto in questo si contiene
Io Sabbato Terracina affermo (come sopra)
Io Arielle affermo come sopra
Io Bona Ventura Gallicchi per ordine e commessione di m. Benedetto Arcidosso mi sono 
sotto scritto che afferma quanto di sopra
Io Donato Semilini affermo quanto sopra



56 Anna Di Castro

Io Angelo Nissim heb. per ordine et commessione del m. Elia Melamentano mi sono sotto 
scritto per lui perche non sapere scrivere e afferma quanto di sopra
Io Aron Sernano heb. per ordine et commissione di M. Joseph shamash (in ebraico nel testo 
servitore, cu in sinagoga) mi sono sotto scritto per lui perché disse di non saper scrivere affermo 
quanto di sopra
Io Samuel Nissim heb. affermo quanto sopra
Io Leon Corinaldi heb. affermo quanto qui sopra
Io Agnolo Semilini heb. affermo
Io Laudadio Galletti affermo….
Io Bona Ventura Gallicchi mi sotto scrivo per ordine e commessione di m. Moisè Nepi che 
dice afferma quanto sopra
Io Leon Galletti mi obrigo ed affermo quanto di sopra
Io Fausto di Lutio Gallichi heb. affermo quanto di sopra



ILARIA MARCELLI

I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici di Toscana

1. Introduzione

Questo intervento prende le mosse da un lavoro iniziato tanti anni fa, di 
schedatura dell’archivio della Comunità ebraica di Firenze1, proseguito con la 
schedatura e l’ordinamento del fondo denominato «Nazione israelitica», conser-
vato presso l’Archivio di Stato di Firenze2, e con il lavoro di schedatura e ordi-
namento dell’archivio della Comunità ebraica di Siena3, lavori svolti da chi scrive 
insieme alla collega Chiara Marcheschi4. Quest’ultimo archivio, quello cioè della 
Comunità senese, come evidenziato da Di Castro e Viterbo nel loro contributo in 
questo stesso volume, ha subito dispersioni che ne hanno modificato non solo la 
consistenza numerica e la qualità documentaria conservata, ma anche la struttura 
e la fisionomia. La documentazione più antica, risalente al XVI e al XVII secolo, 
è qui conservata ormai in maniera frammentaria e disarticolata rispetto al corpus 
unico di testimonianze della vita più antica, che la Comunità possedeva ancora fra 
le sue carte fino all’inizio del XX secolo5.

1  Il lavoro sulla documentazione conservata dalla Comunità ebraica di Firenze è fermo alla sche-
datura del materiale storico, schedatura completata. Resta da portare a termine l’ordinamento in serie 
e la redazione dell’inventario. Le stratificazioni degli interventi susseguitesi su questa documentazio-
ne rendono la redazione di un inventario operazione complessa e le scelte da operare controverse; 
dal marzo 2023 è stato affidato a un’archivista l’incarico di rivedere quanto è stato fatto e di portare 
a termine l’inventario.

2  Inventario n. 469 consultabile presso l’Archivio di Stato di Firenze e on line sul sito dell’Istitu-
to, https://archiviodistatofirenze.cultura.gov.it/asfi/fileadmin/risorse/allegati_inventari_on_line/
n469_inventario.pdf.

3  L’inventario è consultabile presso la Comunità stessa, nei locali dell’archivio, e sul portale on 
line delle Soprintendenze Archivistiche – SIUSA, https://siusa.archivi.beniculturali.it/cgi-bin/siu-
sa/pagina.pl?TipoPag=strumcorr&Chiave=45908.

4  Ringrazio Chiara Marcheschi per il lavoro svolto insieme, per la precisione e l’attenzione con 
cui si è occupata insieme a me di archivi.

5  La guida metodologica al lavoro di ordinamento deriva dalla tradizionale disciplina archivistica, 
legata al metodo storico come definito e impostato da Francesco Bonaini alla metà del XIX secolo. 
Una sintesi si trova nelle parole scritte da G. Pansini per la prefazione a: Archivio Gaetano Salvemini. 
I Manoscritti e materiali di lavoro, a cura di S. Vitali, Roma, Ministero per i beni culturali e ambien-
tali – Ufficio centrale per i beni archivistici, 1998, p. 7: «Essa [la trasmissione delle carte] è stata 
indispensabile per dare una adeguata impostazione metodologica all’inventario e per fornire a chi lo 
consulta, oltre alle ragioni dell’ordinamento, fruttuose indicazioni di ricerca».

https://archiviodistatofirenze.cultura.gov.it/asfi/fileadmin/risorse/allegati_inventari_on_line/n469
https://archiviodistatofirenze.cultura.gov.it/asfi/fileadmin/risorse/allegati_inventari_on_line/n469
https://siusa.archivi.beniculturali.it/cgi-bin/siusa/pagina.pl?TipoPag=strumcorr&Chiave=45908
https://siusa.archivi.beniculturali.it/cgi-bin/siusa/pagina.pl?TipoPag=strumcorr&Chiave=45908


58 Ilaria Marcelli

2. L’archivio della Comunità ebraica di Siena

L’introduzione all’inventario dell’archivio della Comunità ebraica di Siena, 
punto di arrivo del lavoro conclusosi nel 2016, recita:

Il lavoro di costruzione dell’ordinamento in serie svolto sull’archivio della Co-
munità ebraica di Siena è iniziato partendo da questa costatazione: si rendeva 
necessario configurare una struttura logica che superasse gli interventi fram-
mentari, le dispersioni e gli spostamenti che l’archivio stesso aveva subito du-
rante la sua esistenza e in particolar modo nel corso del XX secolo.

Quando abbiamo iniziato a lavorare alla schedatura e all’ordinamento 
dell’archivio della Comunità ebraica di Siena, su mandato della Soprintendenza 
Archivistica della Toscana, l’archivio si trovava in uno stato buono, seppure di 
disordine. Necessitava di essere accuratamente schedato, sia per arrivare a cono-
scere il contenuto di fascicoli e registri, sia per discernere gli interventi sulle carte, 
capire la storia archivistica e finanche escludere dal novero dei pezzi dell’archivio 
storico quelli che non erano ancora da «storicizzare», perché troppo recenti, e 
quelli che non appartenevano all’archivio, perché imputabili all’attività personale 
di Giuseppe Lattes6, capoculto della Comunità nella seconda metà del Novecento, 
che dell’archivio si era occupato, abitando fra l’altro nei locali adiacenti7. 

Il momento di espansione e di organizzazione in una comunità strutturata 
può farsi risalire a Siena al XVII secolo: pochi anni dopo l’istituzione del ghetto, 
nel 1580 circa, la popolazione che vi risiedeva ammontava a 132 persone e tale 
numero rimase stabile per la prima parte del secolo XVII, quando iniziò a cre-
scere; di pari passo con questa crescita furono istituiti e perfezionati gli organi di 
governo della struttura comunitaria e alla fine degli anni ‘50 dei Seicento, la popo-
lazione era più che raddoppiata8: si può presumere che a questo periodo dovrebbe 
risalire anche un’espansione della produzione documentaria (come avviene ad 
esempio per l’archivio della comunità di Livorno, dove sono numerose le serie ar-
chivistiche con documentazione seicentesca – ordini, rescritti, deliberazioni, regi-
stri di carte dotali, atti del Tribunale dei Massari, per citarne alcune), che però non 

6  Giuseppe Lattes è stato capoculto a Siena dal 1945 all’inizio degli anni 2000, in maniera quasi 
continuativa.

7  La commistione fra carte personali e documenti relativi a cariche e attività è fenomeno diffuso 
fin dall’antichità, sia quando le carte personali restano presso l’ufficio, come in questo caso, sia vi-
ceversa quando documenti di lavoro finiscono per essere inglobati negli archivi personali. Si veda al 
proposito il saggio di Elio Lodolini, per il gran numero di esempi a conferma di quanto teorizzato 
e per il dettagliato taglio storico della questione archivi pubblici/archivi privati: E. Lodolini, Archivi 
privati, archivi personali, archivi familiari, ieri e oggi, in Il futuro della memoria. Atti del convegno internazionale di 
studi sugli archivi di famiglie e di persone. Capri, 9-13 settembre 1991, II, Roma, Ufficio centrale per i beni 
archivistici, 1997, pp. 23-69.

8  I dati sono desunti da N. Bonomi Braverman, La comunità ebraica di Siena nel Seicento e la disputa 
fra italiani e spagnoli. Il censimento, in «La Rassegna Mensile di Israel», 2015, 81, pp. 77-90, vedi p. 82.



59I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici di Toscana

possediamo, a causa delle dispersioni di cui si è già detto, le quali hanno determi-
nato una lacuna grave e significativa nell’archivio. La documentazione conservata 
in maniera consistente e in una forma strutturata, che denota quindi l’esistenza 
di un’organizzazione interna consapevole, risale al 1774, per quanto certamente 
questa organizzazione interna fosse precedente, presumibilmente coeva alla fon-
dazione del ghetto9. L’ispezione effettuata negli anni ’50 del Novecento da Daniel 
Carpi e Daniel Coen riportava infatti l’esistenza di una serie di registri – denotanti 
anch’essi una organizzazione del lavoro amministrativo e gestionale interno alla 
Comunità – risalenti al XVII secolo. Carpi e Coen non furono i primi a operare 
un ordinamento “a posteriori” sulle carte, trovando suddivisa la documentazione 
in quattro nuclei, che identificarono tramite lettere dell’alfabeto: A per i registri di 
deliberazione, B per il carteggio e i copialettere, C per i registri di amministrazio-
ne e contabilità, D per la documentazione più recente di cui non si occuparono; 
di ciascun gruppo Carpi e Coen notarono le lacune e in particolare dei primi due 
nuclei annotarono la mancanza di documenti secenteschi; apposero infine lettera 
e numero su ciascuna unità archivistica e lasciarono copia dell’elenco delle unità. 
Anche il già citato Giuseppe Lattes cercò di dare sistemazione ai registri conser-
vati e alle filze di carteggio e atti10, e anche l’intervento di Lattes è giunto fino a 
noi grazie all’etichettatura, poiché egli numerò i registri e le buste con etichette 
bianche e blu, redigendo un elenco del materiale così classificato. L’analisi di que-
sti due elenchi fa evincere chiaramente come la dispersione di documentazione 
sia ascrivibile a un’epoca precedente alla Seconda Guerra Mondiale o al massimo 
concomitante a essa.

Lo stesso tipo di dispersione ha subito la documentazione della Comunità 
di Firenze, sebbene, data la quantità maggiore di documenti di partenza rispetto 
a quelli senesi, più numerosi se ne conservano oggi. Per valutare tali dispersioni 
risulta utile un articolo pubblicato da Richard Gottheil nel 190611, scritto dopo la 
sua frequentazione dell’archivio nel settembre-ottobre 1904. Egli dichiara di aver 
trovato l’archivio organizzato in ordine cronologico e di aver numerato i fascicoli 
per permetterne una più facile gestione. Egli cita quindi una serie di documenti 

9  Per un’agile storia degli insediamenti ebraici in Toscana: R.G. Salvadori, Breve storia degli ebrei 
toscani IX-XX secolo, Firenze, Le lettere, 1995; resta fondamentale il lavoro di A. Milano, Storia de-
gli ebrei in Italia, Torino, Einaudi, 1963; per una ricostruzione della storia della comunità senese, 
v. N. Pavoncello, Notizie storiche sulla comunità ebraica di Siena e la sua Sinagoga, in «La Rassegna Mensile 
di Israel», 1970, 36 vol. 7/9, pp. 289-313; per la scrittura di questo testo, Pavoncello ha consultato 
l’archivio storico della Comunità, come si evince da alcune citazioni (nota 36, pp. 305 e 306); si veda 
l’introvabile testo – meritevole di ristampa – di P. Turrini, La comunità ebraica di Siena. I documenti 
dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restaurazione, Siena, Pascal, 2008, scritto basandosi sul lavoro 
certosino di reperimento di notizie fra i fondi dell’Archivio di Stato di Siena.

10  Per questo lavoro chiese l’aiuto del Direttore dell’Archivio di Stato di Siena, Giulio Prunai, 
concretizzatosi in alcune indicazioni di metodo.

11  R. Gottheil, Les archives juives de Florence, in «Revue des études juives», LI (1906), pp. 303-317 
e LII, pp. 114-128.



60 Ilaria Marcelli

in base al numero da lui stesso apposto e che oggi non si ritrova più nello stesso 
ordine. Tra questo momento di organizzazione e la conformazione attuale dell’ar-
chivio sono intervenuti alcuni lavori di ordinamento (quello di Umberto Cassuto 
del 1912, quello di Attilio Sorani degli anni ’80, portato avanti fino a tutti gli anni 
’90) e alcuni fenomeni di dispersione delle carte (gli scarti effettuati negli anni ’30 
e l’alluvione del 1966, che ha colpito l’archivio posto al piano terra). Esattamente 
come è avvenuto a Siena, ci troviamo oggi in presenza di archivi molto diversi 
da come si erano formati con la sedimentazione naturale delle carte. In entrambi 
i casi, l’intervento novecentesco a posteriori, spesso finalizzato a “sistemare” al-
cune parti o solo pochi pezzi per mancanza di tempo o per decisione deliberata, 
ha lasciato un’impronta più forte di quanto probabilmente supposto o desiderato 
dal suo autore12.

Va annoverata fra le fratture documentarie subite dall’archivio della Comu-
nità ebraica di Firenze quella che vide, durante la dominazione francese, la sop-
pressione del Tribunale dei Massari e il conseguente versamento nel 1808 delle sue 
carte in un deposito allestito nei pressi degli Uffizi: l’esito di questa operazione 
ha portato alla creazione di un piccolo fondo conservato oggi presso l’Archivio 
di Stato di Firenze e denominato un po’ impropriamente “Nazione israelitica”. 
Esso conserva gli atti del Tribunale dei Massari dal 1652 al 1808, quindi registri di 
sentenze e decreti, le comparse cioè testimonianze e atti originali allegati, registri 
relativi all’esecuzione delle pene, le suppliche al Tribunale, registri di mondualdi, 
due di cause particolari e registri di carte dotali.

Questi ultimi sono tre registri che abbracciano un arco cronologico che va 
dal 1713 al 1808. Nell’aprile 1713 infatti il granduca Cosimo III ingiunse alla 
Comunità fiorentina di approntare questi registri, come già avveniva per Livorno 
fin dalla metà del XVII secolo a seguito di una deliberazione interna13. Venne 
dunque disposto:

che le doti delle donne debbino essere registrate in libro pubblico, dove sono 
solite registrarsi tali doti, in tempo debito e non sospetto e volendo per ogni 
buon fine et effetto et a cautela per quanto facesse di bisogno e non altrimenti, 
che in avvenire si registrino nella nostra cancelleria le chetubot cioè carte dotali 
solite farsi dalli sposi alle loro spose nell’atto e nel tempo della dazione dell’a-

12  Su questo aspetto la scienza archivistica ha scritto molto. Una riflessione di Stefano Vitali 
sull’archivio di Gaetano Salvemini penso ben si possa adattare anche agli archivi storici delle comu-
nità ebraiche di Siena e Firenze: «Più che i “pieni” e i “vuoti”, più che le presenze, le assenze, più che 
la completezza della documentazione, le lacune appaiono i caratteri che con maggiore pertinenza 
definiscono il rapporto fra le carte descritte in questo inventario e la vita, le attività, la produzione 
intellettuale di Salvemini», in Archivio Gaetano Salvemini, cit., p. 17. Più in generale, in merito alla scien-
za archivistica, si veda il manuale: Archivistica. Teorie, metodi, pratiche, a cura di L. Giuva e M. Guercio, 
Roma, Carocci, 2014, in particolare si segnala il saggio di M. Bologna, La sedimentazione storica della 
documentazione archivistica, pp. 211-236.

13  Legislazione toscana raccolta e illustrata da Lorenzo Cantini, tomo XXII, Firenze 1806, p. 133.



61I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici di Toscana

nello, secondo il rito ebraico; deliberando, deliberorno et ordinorno di prov-
vedersi nella loro cancelleria un libro titolato Registro di carte dotali, nel quale 
si devino per l’avvenire copiare e registrare le chetubot suddette, nell’istessa 
idioma (sic) ebraico che esse sono e saranno con l’autenticazione opportuna 
del loro cancelliere14. 

In questi registri e in particolare nel primo (1713-1765) vennero registrati 
anche atti che erano stati stipulati in precedenza, vennero copiati elenchi di libri 
e di suppellettili che le ragazze portavano con sé nella casa e nel patrimonio del 
marito, vennero copiate obbligazioni relative alla dote o agli interessi maturati da 
esse, vennero trascritte parti di testamenti o testamenti interi di donne, dove si 
disponeva della dote15.

Questa documentazione non può non suscitare interesse: costituisce infat-
ti un fertile terreno di informazioni circa i matrimoni e le doti e in generale in 
merito a questo aspetto della storia sociale dell’età moderna16; inoltre, e questo 
aspetto si rivela in connessione con la storia degli archivi delle comunità che 
stiamo delineando e con la storia delle istituzioni che li hanno prodotti, questa 
raccolta sistematica viene a rispondere a un’esigenza non già delle parti stipulanti 
il matrimonio, le quali affidavano l’atto alla publica fides dei rogiti di un notaio se 
e quando lo ritenevano necessario17, ma risponde a una necessità pubblica della 
struttura comunitaria ebraica e prima ancora dello Stato granducale18. 

Questi registri di carte dotali non si conservano nell’archivio della Comunità 
ebraica di Siena, né in altro archivio cittadino. Semplicemente a oggi non si sono 
ritrovati oppure non sono mai stati compilati e questa appare la più probabile del-
le ipotesi, suffragata dal fatto che non si trovano nelle deliberazioni dei Massari 

14  Archivio di Stato di Firenze [d’ora in poi AS FI], Nazione israelitica, 57, c. 1r.
15  In merito ai rituali che componevano il matrimonio, si veda R. Weinstein, Rituali matrimoniali 

nelle comunità ebraiche italiane nella prima età moderna. Alcune riflessioni metodologiche, in I tribunali del matrimo-
nio (secc. XV-XVIII), a cura di S. Seidel-Menchi e D. Quaglioni, Bologna, Il Mulino, 2006.

16  Recenti studi sulla storia della famiglia ebraica a partire dai matrimoni si sono basati sulla 
documentazione notarile: M. Gasperoni, La misura della dote. Alcune riflessioni sulla storia della famiglia 
ebraica nello Stato della Chiesa in età moderna, in Vicino al focolare e oltre. Spazi pubblici e privati, fisici e virtuali 
della donna ebrea in Italia (sec. XV-XX), a cura di L. Graziani Secchieri, Firenze, Giuntina, 2015.

17  Ancora Gasperoni nota come «La dote s’inseriva nel complesso sistema di distribuzione e di 
redistribuzione patrimoniale», M. Gasperoni, La misura della dote, cit., p. 7. Sulla storia della famiglia 
in generale, ma con approfondimenti particolari per alcune città fra le quali Siena, v. M. Barbagli, 
Sotto lo stesso tetto. Mutamenti della famiglia in Italia dal XV al XX secolo, Bologna, Il Mulino, 1984. Sulle 
doti, benché in epoca successiva (XIX secolo), v. anche B. Armani, La sposa ebrea: dote, famiglia e status 
nell’élite ebraica fiorentina tra Otto e Novecento, in Donne nella storia degli ebrei d’Italia. Atti del IX Convegno 
internazionale «Italia Judaica», Lucca 6-9 giugno 2005, a cura di M. Luzzati e C. Galasso, Firenze, Giun-
tina, 2007.

18  Le ragioni vanno ricercate in uno studio di ampio raggio sulle cause, le liti e i processi legati 
all’uso e alla restituzione della dote, che parta dalla documentazione prodotta dal Tribunale dei Mas-
sari, ma analizzi anche quella pubblica, intrecciando le due fonti e definendo anche statisticamente 
la quantità di tali liti.



62 Ilaria Marcelli

o dei Consigli citazioni o discussioni in merito all’opportunità di ottemperare o 
ignorare il motuproprio granducale del 1713. 

Tali registri di «contratti di nozze» si conservano oltre che per la Comuni-
tà di Firenze anche per quella di Livorno, in una bella serie quasi senza lacune 
cronologiche dalla metà del XVII secolo a tutto il XIX secolo19. La comunità 
di Livorno aveva visto almeno fin dalla prima metà del Seicento l’istituzione di 
questi registri a sostegno dei diritti delle donne in relazione alla dote, definendo 
inoltre nel 1655 attraverso una deliberazione interna, che il contratto matrimonia-
le era valido solo se registrato in registro tenuto dalla Cancelleria della Comunità 
stessa20.

3. Le Ketubbot dell’Archivio di Stato di Siena

Come non conserva i registri di carte dotali, l’archivio della comunità ebrai-
ca di Siena non raccoglie nemmeno ketubbot21. Anch’esse sono conservate altrove 
e precisamente presso l’Archivio di Stato di Siena in un fondo denominato «Dono 
Lisini»; fu proprio Alessandro Lisini, già archivista e poi direttore di questo Isti-
tuto, a fare dono allo Stato di questi atti di cui era entrato in possesso con un 
acquisto sul mercato antiquario, in un periodo imprecisato: «mentre ne era di-
rettore» (dell’Archivio di Stato senese) cita la guida ai fondi dell’Istituto, quindi 
fra il 1888 e il 1912. La guida cita inoltre che il gruppo apparteneva alla famiglia 
Castelnuovo22. Nella documentazione relativa alla storia dell’Archivio di Stato 
stesso, in particolare nella serie più antica “Carteggio della Direzione”, non si è 
trovata traccia di questo dono: la documentazione fu dunque acquisita senza che 
ne restasse in Istituto un atto formale23.

Si tratta, entrando nello specifico del fondo, di 29 atti pergamenacei, nume-
rati da 1 a 30 (il numero 27 è mancante da tempo immemore), conservati tutti 

19  Questa serie viene citata già da P. Castignoli, Fonti per la storia degli ebrei di Livorno. Gli archivi 
locali, in Italia Judaica. Gli ebrei in Italia dalla segregazione alla prima emancipazion”. Atti del III convegno inter-
nazionale Tel Aviv 15-20 giugno 1986, Roma, Ufficio centrale per i beni archivistici, 1988, pp. 183-190 
(cit. a p. 188): «contratti di nozze» 1626-1649, 1663-1809. 

20  R. Toaff, La Nazione ebrea a Livorno e a Pisa (1591-1700), Firenze, Olschki, 1990, p. 292. A propo-
sito delle contestazioni legate alle doti, in particolare nel caso di fallimenti finanziari del marito, si veda 
C. Galasso, Alle origini di una comunità: ebree ed ebrei a Livorno nel Seicento, Firenze, Olschki, 2002, p. 54.

21  In merito a questa particolare documentazione, si veda il recente libro dalle bellissime ripro-
duzioni a supporto dei saggi le quali illustrano la pregevolezza delle decorazioni ad acquarello delle 
ketubbot: Antiche ketubboth romane. I contratti nuziali della Comunità ebraica di Roma, a cura di A. Spagno-
letto e O. Melasecchi, Roma, Campisano, 2019. 

22  Le fonti sul Lisini tramandano che la famiglia Castelnuovo avesse assunto il cognome Lisini 
a seguito della conversione al cristianesimo, ma di questo evento ho trovato solo affermazioni di 
«seconda mano» e non documentazione diretta.

23  Non è stato possibile rintracciare questo atto nemmeno nei fondi della Soprintendenza archi-
vistica e bibliografica della Toscana.



63I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici di Toscana

arrotolati tranne gli ultimi due che sono “a quaderno”. Nella maggior parte dei 
casi, questi atti sono atti di matrimonio, ossia ketubbot, stipulati fra il 1637 e il 1819 
(9 del XVII secolo, 8 del XVIII secolo e 6 del XIX). Vi sono poi componimenti 
per le nozze, un passo del libro di Ester, una lettera da Cipro, un documento in 
arabo e il noto enigma, presumibilmente composto per delle nozze nel XVI se-
colo e mai risolto.

Molti di questi atti sono composti in maniera semplice, con nessuna o poche 
decorazioni; alcuni però sono decorati a inchiostro o ad acquarello. In alcuni di 
essi, per la precisione in 4 di essi, nel fregio che decora il bordo della pergamena, 
è disegnato uno stemma con un gallo: in ognuno di essi uno degli sposi appar-
teneva alla famiglia Gallichi24. In totale comunque gli atti che vedono uno degli 
sposi appartenere a questa famiglia sono 14, mentre 6 vedono un Castelnuovo fra 
gli sposi (e il destinatario della lettera da Cipro). In due casi, nel 1673 (atto n. 9) e 
nel 1747 (atto n. 15) a legarsi attraverso il matrimonio sono un Castelnuovo e una 
Gallichi.

Come accennato all’inizio della descrizione di questo fondo, il Lisini di-
chiarò che si trattava di un fondo appartenente alla famiglia Castelnuovo e que-
sto potrebbe essere confermato dal fatto che gli atti più recenti appartengono ai 
Castelnuovo che potrebbero, per via ereditaria, essere entrati in possesso anche 
di altri atti di matrimonio della famiglia Gallichi (con il legame matrimoniale 
del 1747). Resta però una storia tutta da acclarare, attraverso lo studio di questi 
documenti, ma anche delle famiglie che qui si citano, senza tralasciare di scan-
dagliare alcuni fondi pubblici, come l’Archivio notarile e le carte personali di 
Lisini, per comprenderne le ragioni e ricostruirne la storia25. Dalle poche note 
inserite nella guida all’Archivio senese, come citato poco sopra, il gruppo è de-
finito come nucleo di documenti appartenuto alla famiglia Castelnuovo, ma ciò 
che non risulta chiaro è se Lisini lo abbia trovato già composto di questi atti o 
se lo abbia costituito tramite acquisizioni progressive. Da una disamina semplice 
come quella appena fatta, si evince come ci si possa trovare in presenza di un 
nucleo di atti familiari e non già o non solo di una collezione di ketubbot, come 
si riscontra nel caso del nucleo conservato presso la comunità ebraica di Firenze, 
una parte del quale è incorniciata in vari locali e negli uffici, e che è chiaramente 
un insieme raccolto senza che sussistano legami fra gli atti. È impossibile però 

24  In base ai censimenti, Bonomi nota come questo cognome fosse quello maggiormente diffu-
so fra gli ebrei senesi: N. Bonomi Braverman, La comunità ebraica di Siena nel Seicento, cit., p. 86.

25  A proposito delle strategie dell’oligarchia toscana, in epoca medicea e lorenese, e dunque 
dell’importanza che continuarono a rivestire, per tutta l’età moderna, gli archivi domestici, ai fini del 
recupero e della rielaborazione delle memorie familiari, si veda E. Insabato, Identità civica e strategie 
conservative negli archivi del patriziato toscano (secoli XVII-XIX), in Arquivos de Familia, sèculos XIII-XIX: que 
presente, que futuro? Atti del convegno internazionale, Lisbona 29-30 ottobre 2010, Lisbona, IEM – Instituto 
de Estudos Medievais, 2012, pp. 559-580; su quanto l’abitudine alla memoria familiare fosse per-
meata a ogni livello della società e fin dal medioevo, v. i numerosi saggi in Il futuro della memoria, cit.



64 Ilaria Marcelli

avere la certezza che nel caso dei documenti componenti il fondo «Dono Lisini» 
si tratti di un nucleo privato organico e non costituito a posteriori, in particolare 
a causa della mancanza di documenti che raccontino le circostanze e le intenzioni 
di Alessandro Lisini26.

4. Conclusioni

Il presente scritto è frutto dell’intervento tenuto al convegno del 27 febbraio 
2020, intervento che era incentrato a focalizzare l’attenzione sulla documentazio-
ne ebraica senese conservata sia dall’archivio della Comunità, sia dall’Archivio di 
Stato. Era un intervento teso anche a invogliare nuovi studi e ricerche su questa 
documentazione, mostrando alcuni punti interrogativi che le carte stesse o la loro 
trasmissione pongono agli studiosi.

Ne è sorta un’altra riflessione, un’affermazione semplice, forse scontata, ma 
che vale la pena ribadire: gli archivi vanno studiati, non solo nel loro contenu-
to – questo è il lavoro degli storici – ma nella loro stessa storia. La documentazio-
ne che un archivio conserva, come la conserva e attraverso quali percorsi è giunta 
a noi – o non ci è giunta – ci parla anche di chi l’ha prodotta e di chi l’ha conser-
vata; si tratta di uno sguardo trasversale che merita di non essere tralasciato.

Non si può, infine, non sottolineare come un archivio disperso, frammen-
tato, dislocato in luoghi anche distanti fra loro, rende non solo la ricerca storica, 
ma anche l’applicazione della scienza archivistica più difficile, più faticosa. Ci 
vengono in aiuto le nuove tecnologie, nuovi strumenti di acquisizione digitale e 
di resa via web della documentazione, che riavvicinano spezzoni di archivi con-
servati ormai fisicamente distanti. Si tratta di un lavoro complesso – in termini di 
tecnologia informatica, ma anche di descrizione archivistica – e dispendioso – in 
termini di energie umane e risorse economiche -, che sta aprendo nuove prospet-
tive per la scienza archivistica. 

26  Di tali circostanze e intenzioni non si è trovata traccia nemmeno nell’archivio privato Lisini, 
conservato anch’esso presso l’Archivio di Stato di Siena.



ARIEL VITERBO

Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. Fonti 
senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

Parlare di fonti per la ricerca sulla storia degli ebrei nell’età moderna, in Ita-
lia in generale e per qualsiasi comunità in particolare, cercando di tracciarne un 
quadro completo, è anche l’occasione per trattare di quel fenomeno recentemente 
definito da Mauro Perani come «la diaspora del libro ebraico dall’Italia in tutto 
il mondo avvenuta fra l’Otto e il Novecento»1. Nell’articolo che contiene questa 
affermazione egli dà alcuni esempi di come gran parte del patrimonio librario 
ebraico, manoscritto o a stampa, prodotto o posseduto dalla comunità ebraiche 
italiane, compresi quindi anche i registri comunitari, sia scomparso dalle sedi 
originali per riapparire nelle biblioteche di tutto il mondo. Non è ancora possibile 
descrivere in tutte le sue fasi il processo di tale dispersione; possiamo però tratta-
re di alcuni dei suoi risultati. Questo articolo presenta le fonti inerenti agli ebrei 
senesi conservate a Gerusalemme nella Biblioteca Nazionale d’Israele2, nelle sue 
collezioni fisiche e digitali, compreso anche il materiale conservato negli Archivi 
centrali per la storia del popolo ebraico recentemente aggregati alla Biblioteca3. 
Dopo una breve premessa storica, mi concentrerò su cinque tipi di fonti: mano-
scritti ebraici, documenti d’archivio, contratti matrimoniali (in ebraico: Ketubbot), 
poesie occasionali, manoscritti musicali. Per ognuna di esse indicherò la con-
sistenza del materiale esistente a Gerusalemme, concentrandomi poi su alcuni 
esempi. In conclusione avanzerò alcune proposte di progetti di lavoro, la cui rea-
lizzazione sarà possibile solo per mezzo della collaborazione fra enti e ricercatori 
di diverse nazioni, proprio per la ricordata dispersione delle fonti4.

1  M. Perani, Italia «paniere» dei manoscritti ebraici e la loro diaspora nel contesto del collezionismo in Europa 
tra Otto e Novecento, in Il collezionismo di libri ebraici tra XVII e XIX secolo, atti del convegno, Torino, 27 mar-
zo 2015, a cura di C. Pilocane – A. Spagnoletto, supplemento a «La Rassegna mensile di Israel», 
2016, 82, 2-3, pp. 63-91; la citazione è da p. 89. 

2  In ebraico: Ha-Sifria ha-Leumit, in inglese: The National Library of  Israel. In questo articolo: 
la Biblioteca.

3  Gli Archivi centrali per la storia del popolo ebraico (The Central Archives for the History of  
the Jewish People, in questo articolo: gli Archivi centrali) sono stati istituiti nel 1939 come Archi-
vio storico generale ebraico. Conservano, in originale o copia, gli archivi di centinaia di comunità 
ebraiche, nonché di organizzazioni ebraiche locali, nazionali e internazionali e le collezioni private 
di singoli e di famiglie. Le collezioni degli Archivi centrali costituiscono così la più ampia raccolta di 
documenti sulla storia ebraica dal Medioevo ai giorni nostri. 

4  Ringrazio qui la dott.ssa Stefania Roncolato per aver rivisto questo articolo prima della pub-
blicazione.



66 Ariel Viterbo

La Biblioteca Nazionale d’Israele

L’idea della creazione di una biblioteca che raccogliesse i libri del popolo 
ebraico è di molto anteriore alla creazione dello Stato d’Israele5. Appelli in tal 
senso vennero lanciati a partire dal 1872 da rabbini e intellettuali ebrei in Europa 
e portarono alla nascita di alcune biblioteche a Gerusalemme, una delle quali, 
fondata nel 1892 dall’organizzazione Benè Berith, fu il nucleo iniziale dell’attuale 
istituzione. Sono quindi già 128 anni che si raccolgono i reperti testimonianti 
la creazione intellettuale ebraica in tutti i tempi e in ogni diaspora, non solo in 
ebraico, bensì in ogni lingua e alfabeto. E non solo libri stampati ma anche ma-
noscritti, documenti d’archivio, fotografie, manifesti, mappe, partiture musicali, 
stampe e ogni tipo di ephemera.

Nel 1905 questa prima istituzione venne adottata del movimento sionista come 
base della futura biblioteca del popolo ebraico, anche se formalmente ciò avvenne 
solo nel 1918. Nel frattempo le sue collezioni crescevano attraverso acquisizioni e 
donazioni. Nel 1925 la biblioteca venne aggregata alla neonata Università Ebraica, 
sorta sempre a Gerusalemme, assumendo il nome di Biblioteca Ebraica Nazionale 
e Universitaria e diventandone la maggiore biblioteca nel campo degli studi ebraici 
e umanistici. Dopo il 1948 a queste due missioni, biblioteca del popolo ebraico e 
biblioteca accademica, si aggiunse quella di biblioteca nazionale dello Stato d’Isra-
ele, in tutte le sue componenti etniche e religiose. La Biblioteca continuò il suo 
sviluppo, acquisendo collezioni e singoli esemplari da Israele e dal mondo ebraico e 
allargando il suo campo di raccolta alle registrazioni e alle incisioni musicali in ogni 
formato. Nel 2008, al termine del lavoro di una commissione internazionale, venne 
deciso di separare la Biblioteca dall’Università, attribuendole lo status di istituzione 
indipendente, finanziata dal governo e da privati, confermando al tempo stesso la 
sua importanza e centralità nel mondo ebraico6. La triplice missione della Biblioteca 
(ebraica, universitaria e israeliana) continua così anche nel suo nuovo corso, poten-
ziato negli ultimi anni dai mezzi della digitalizzazione, che le consentono, fra l’altro, 
di ospitare la maggiore collezione mondiale di manoscritti ebraici digitalizzati. Tra 
le iniziative di ampio respiro intraprese negli ultimi anni va ricordata Gesher l’Europa, 
(Un ponte verso l’Europa), ideata e sostenuta dalla Fondazione Rothschild, inizia-
tiva mirante, da un lato, a rendere le collezioni della Biblioteca accessibili al pub-
blico europeo, incoraggiando progetti centrati su di esse, dall’altro a valorizzare e a 
tutelare i beni culturali ebraici in Europa, utilizzando le risorse professionali della 

5  Le notizie che seguono sono tratte dal volume A century of  books: the Jewish National & University 
Library 1892-1992: centennial anniversary exhibition: Berman Hall, the Jewish National and University Library, 
Jerusalem, May 1992, a cura di Z. Baras, Jerusalem, The Library, 1992. Per un approfondimento sulla sto-
ria della Biblioteca, v. D. Schidorsky, Sifria vesefer be-Eretz Israel be-Shalei Tkufat ha-Otomanit, [in ebraico], 
Jerushalaim, Magnes, 1990; Id., Gvilim nisrfafim veotiot porchot, [in ebraico], Jerushalaim, Magnes, 2008.

6  committee for the changing the status of the national library, Report, Jerusalem, the 
Committee, 2004.



67
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

Biblioteca7. È nel quadro di Gesher l’Europa che la Biblioteca ha dato il suo patrocinio 
a questa giornata di studio, vedendovi una fase della collaborazione con le diverse 
istituzioni che l’hanno organizzata e patrocinata8. E va ricordato anche il progetto 
attualmente in corso in collaborazione con l’Unione delle Comunità Ebraiche Ita-
liane e la Biblioteca Nazionale di Roma, che prevede la catalogazione dei libri ebraici 
conservati in biblioteche comunitarie e pubbliche9.

La nuova sede della Biblioteca situata tra il Parlamento e l’Israel Museum è 
attualmente in costruzione.

Manoscritti ebraici

La Biblioteca Nazionale possiede una delle più vaste collezioni mondiali di 
manoscritti ebraici, nel doppio formato fisico e digitale e nel doppio significato lin-
guistico e tematico. Oltre ad aver raccolto migliaia di codici e di frammenti – il dato 
più aggiornato è di circa 14000 in lingua ebraica e circa 2000 in altre lingue – la Bi-
blioteca ha assorbito, già nel 1963, la collezione microfilmata di manoscritti ebraici 
conservati in collezioni pubbliche e private di tutto il mondo, raccolta dall’Istituto 
per la microfilmatura dei manoscritti ebraici. L’Istituto, voluto da David Ben Gu-
rion, primo presidente del consiglio israeliano, venne fondato nel 1950 come parte 
del Ministero della Pubblica Istruzione ed è riuscito a raccogliere fino ad oggi le 
copie di quasi il 95% di tutti i manoscritti ebraici conosciuti. Negli ultimi anni la 
collezione si sta trasformando in collezione digitale. Già più di 570 collezioni sono 
accessibili dal sito Ktiv, per un totale di 78200 manoscritti e più di 9 milioni di im-
magini10. La collezione internazionale di manoscritti ebraici digitalizzati si espande 
in continuazione e consentirà l’accesso digitale centralizzato al corpus pressoché 
completo dei manoscritti ebraici esistenti. Le immagini saranno conservate a lun-
go termine utilizzando la tecnologia più avanzata e la collezione sarà accessibile 
alla comunità internazionale dei ricercatori e dei semplici interessati11.

7  L’iniziativa è presentata sul sito: https://europe.nli.org.il/.
8  Desidero ringraziare qui i rappresentanti degli enti organizzatori per l’invito a partecipare e 

per il loro impegno per la riuscita dell’iniziativa: Caron Sethill (Biblioteca Nazionale d’Israele), Cinzia 
Cardinali e Ilaria Marcelli (Archivio di Stato di Siena), Dario Disegni (Fondazione per i Beni Culturali 
Ebraici in Italia), David Liscia (Comunità Ebraica di Firenze), Anna Di Castro (Sezione senese) e 
Davide Mano (École des hautes études en sciences sociales).

9  Su questo progetto: New Effort Launched to Identify and Catalogue Every Hebrew Book in Italy for First 
Time Ever: https://blog.nli.org.il/en/i_tal_ya.

10  Il sito è raggiungibile all’indirizzo https://web.nli.org.il/sites/nlis/en/manuscript. I dati si 
riferiscono alla visita compiuta il 30.07.2020.

11  Sulla collezione dei manoscritti ebraici della Biblioteca vedi: 
https://web.nli.org.il/sites/NLI/English/collections/manuscripts/Pages/default.aspx. Si veda an-

che: The Collective Catalogue of  Hebrew Manuscripts from the Institute of  Microfilmed Hebrew Manuscripts and the 
Department of  Manuscripts of  the Jewish National and University Library, Jerusalem. User’s Guide, Jerusalem, 1989.

https://europe.nli.org.il/
https://blog.nli.org.il/en/i_tal_ya
https://web.nli.org.il/sites/nlis/en/manuscript
https://web.nli.org.il/sites/NLI/English/collections/manuscripts/Pages/default.aspx


68 Ariel Viterbo

Cercando Siena nel motore di ricerca di Ktiv, si trovano 233 risultati, vale a 
dire 233 manoscritti nella catalogazione dei quali si trova la parola Siena. Si tratta 
di manoscritti conservati in biblioteche senesi oppure di opere copiate in questa 
città, o di codici posseduti da un ebreo senese, o ancora di testi nei quali compare 
la parola. Lo studio dei dati ricavabili dall’esame di questi manoscritti fornirà 
senz’altro informazioni preziose per la storia culturale e sociale degli ebrei senesi, 
ad esempio su scriba che operarono in città, sui committenti delle copiature, sugli 
interessi culturali dei possessori. Fra i risultati rientrano anche 41 Ketubbot di cui 
parlerò in seguito. La maggior parte dei manoscritti collegati in qualche modo a 
Siena risale ai secoli XVI-XVII e porterò qui solo alcuni esempi.

Per primo cito un formulario di preghiere secondo il rito italiano, risalente al 
quindicesimo secolo, conservato nella Biblioteca Palatina di Parma12. Nell’ultima 
pagina del codice compaiono il nome del proprietario: «Yosef Gad figlio di Da-
niel Gallichi, qui a Siena», e la data ebraica corrispondente al 20 settembre 1541. 
Di seguito un altro proprietario, Shlomoh Gallichi, forse il figlio di Yosef Gad, 
annotò le date di nascita di tre suoi figli, dal 1588 al 1595.

Secondo esempio: un manoscritto di sermoni rabbinici in ebraico pronunciati 
in diverse città europee, fra le quali Siena, da un rabbino inviato dalle comunità della 
Terra d’Israele per raccogliere fondi, fra il 1785 e il 1805. Se il testo delle prediche 
ascoltate dagli ebrei senesi è già di per sé un documento storico interessante, questo 
manoscritto risulta significativo anche perché permette di inserire Siena in un cir-
cuito europeo di raccolta di fondi, che comprendeva fra l’altro Amsterdam, Nizza, 
Londra, Amburgo. Il manoscritto è conservato alla Russian State Library di Mosca13.

Menziono anche una copia manoscritta della «Guida dei perplessi» del Maimo-
nide, risalente al quattordicesimo-quindicesimo secolo, riportante una lista di libri 
ebraici annotata a Siena il 5 gennaio 1578, anch’esso alla Libreria Palatina di Parma14.

Infine voglio segnalare un manoscritto che appartiene alla Biblioteca15: un 
codice del diciannovesimo secolo che contiene diverse risposte rabbiniche a que-
siti intorno a questioni religiose, fra le quali quelle dei rabbini senesi Yaakov Hai 
Recanati e Emanuele Menachem Castelnuovo16.

Documenti d’archivio

Come altre comunità ebraiche sorte a partire del sedicesimo secolo negli stati 
italiani a nord di Roma, anche quella di Siena ha conservato il suo archivio storico. 

12  Biblioteca Palatina, Cod. Parm. 1926. 
13  The Russian State Library, Moscow, Russia, ms. Guenzburg 372.
14  Biblioteca Palatina, Cod. Parma 3208. 
15  The National Library of Israel, ms. Heb. 38°8736.
16  Per i quali v. A. Salah, La République des Lettres. Rabbins, écrivains et médecins juifs en Italie au 

XVIIIe siècle, Leiden, Boston, Brill, 2007, pp. 149-150, 540-542.



69
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

Non è stata ancora chiarito a fondo il motivo per il quale i consigli delle comunità 
abbiano deciso di conservare i documenti attestanti le decisioni prese dagli organi 
interni di autogoverno e i contatti con le autorità statali e con le altre comunità. 
Decisioni in tal senso sono note per Mantova, Padova, Roma e probabilmente 
si potranno trovarne di omologhe nei registri delle comunità di Verona e Casale 
Monferrato17. L’inizio della conservazione della documentazione amministrativa 
delle comunità segue di poco l’avvio della registrazione delle decisioni dei consigli 
di autogoverno nei registri ed è quindi da considerarsi come un’ulteriore fase del 
processo di istituzionalizzazione delle comunità. Creati probabilmente per conser-
vare le carte necessarie alla gestione di una corretta amministrazione interna e di 
regolari rapporti con le autorità locali, col tempo gli archivi assunsero la funzione 
di conservatori della storia della comunità.18 L’archivio senese è stato riordinato e 
inventariato nel 2016 da Ilaria Marcelli e Chiara Marcheschi, le quali ne hanno giu-
stamente evidenziato l’importanza. Nell’introduzione al loro Inventario dell’archivio 
della Comunità ebraica di Siena le due archiviste infatti definiscono la documentazione 
prodotta e conservata a partire dal XVII secolo da questa comunità: 

di notevole interesse storico e culturale, sia a livello generale – ad esempio 
per lo studio delle comunità ebraiche del XVII-XIX secolo – sia a livello più 
particolare in merito proprio allo specifico senese, ai rapporti fra questa co-
munità e le altre italiane, fra questa comunità e la città di Siena e il contesto 
regionale19.

Al pari di altri archivi comunitari, anche quello senese ha conosciuto «inter-
venti frammentari, ... dispersioni e … spostamenti ... in particolar modo nel corso 
del XX secolo». In particolare Marcelli e Marcheschi lamentano la mancanza di 
registri e di documenti in genere risalenti al XVII secolo, infatti la documentazio-
ne riscontrata al momento dell’ordinamento inizia dal 1702. Già una precedente 
ispezione effettuata a Siena nel 1954 da Daniele Carpi e Daniel Coen, inviati 
dell’allora Archivio storico generale, aveva segnalato la mancanza di nove registri 
risalenti al diciassettesimo secolo20.

17  A parte Mantova, sono queste le comunità delle quali sono stati pubblicati i più antichi registri 
comunitari conservati. V. il mio articolo The Conservation of  History: The Archives of  the Jewish Communi-
ties in the Veneto, in The Italia Judaica Jubilee Conference, a cura di S. Simonsohn – J. Shatzmiller, Leiden, 
Brill, 2013, pp. 239-246. Per Roma, v. Pinkas Kehilat Roma 1615-1695, a cura di A.Y. Lattes, Jerusha-
laim, Ben Zvi Insitute, 2012, n. 43, p. 19. Per Casale: Pinkas Kahal Casale Monferrato1589-1657, a cura 
di I. Iudlov, Jerushalaim, Magnes, 2012.

18  Oltre all’articolo citato nella nota precedente, rimando anche a A. Viterbo, Latet seder ve-taklit 
tov el ha pinqasim ve-ha-miktavim [...]: Archionei ha-qeilot ha-yeudiot be-Italia, [in ebraico], in «Archion», 
2007, 14-15, pp. 9-28. 

19  Inventario dell’archivio della Comunità ebraica di Siena, a cura di I. Marcelli e C. Marcheschi, 2016. 
Le citazioni sono da p. 2.

20  Ibidem. Vedi la relazione di Carpi e Coen in archivi centrali per la storia del popolo ebrai-
co, Gerusalemme, R8-19.



70 Ariel Viterbo

È perciò di grande importanza la notizia del ritrovamento negli Archivi 
centrali di Gerusalemme di una serie di registri senesi del Seicento, corrispondenti 
a quelli mancanti già nel 195421. Una ricognizione effettuata in occasione di que-
sta giornata ha rilevato la presenza di ulteriore materiale d’archivio senese con-
servato oggi negli Archivi centrali. Il fondo conta 148 unità tra fascicoli originali 
provenienti dall’archivio della comunità e microfilm di materiale fotografato, per 
un periodo compreso tra il 1578 e il 1954, ordinato in tredici serie: 

1. Privilegi, decreti, ordini. 
2. Memoriali, suppliche, rescritti. 
3. Minute, deliberazioni, statuti. 
4. Pinkasim o Registri.
5. Corrispondenza.
6. Amministrazione 
7. Poveri di Terra Santa.
8. Confraternite.
9. Tempio.
10. Rabbino e culto.
11. Stato civile.
12. Varia.
13. Cimitero22.
Poiché la divisione dei documenti nelle serie e l’attribuzione dei nomi delle 

serie è stata fatta da archivisti israeliani, esse non sempre corrispondono a quelle 
stabilite da Marcelli e Marcheschi. Un lavoro di confronto e integrazione fra i due 
inventari è quindi necessario.

I documenti originali di maggiore importanza conservati a Gerusalemme si 
trovano a mio avviso nelle seguenti serie. 

In quella dei Pinkasim troviamo tre registri del Consiglio Maggiore, dal 1633 
al 1702; tre del Consiglio Minore, dal 1647 al 1702, altri cinque registri di delibe-
razioni fra il 1612 al 175223. Il registro era il volume nel quale venivano annotate 
le deliberazioni degli organi comunitari di autogoverno. Questa serie comprende 
inoltre microfilm di altri registri conservati nell’archivio della Comunità e di un 
ulteriore registro per gli anni 1627-1656, conservato oggi negli Stati Uniti, alla 
Houghton Library della Harvard University, probabilmente il più antico registro 
senese conosciuto24. I documenti più antichi dell’archivio invece sono ricevute di 

21  Questo scoperta si deve ad Anna Di Castro, responsabile dell’archivio della comunità di Siena.
22  Si tratta del fondo Università Israelitica di Siena, la cui segnatura è IT-Si. La catalogazione del 

fondo è disponibile sul sito della Biblioteca.
23  Le segnature di questi undici registri sono comprese tra IT-Si-18 e It-Si-28.  
24  Houghton Library, Harvard University, USA, Ms. Judaica 9. Il numero del microfilm è HM2-

5947. Questo manoscritto non compare sul sito Ktiv. Anche questo registro è stato segnalato per 
prima da Anna Di Castro, vedi I. Marcelli e C. Marcheschi, Inventario, citata.



71
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

pagamenti, annotate in uno dei registri di deliberazioni del Consiglio Maggiore, 
a partire dal 1578.

Nella serie Amministrazione si trovano alcuni documenti originali del XVII 
secolo: un manoscritto di 15 fogli del 1637 dal titolo «Vertenza tra ricchi e poveri ri-
guardante le tasse», una «Regola della tassa dei forestieri» del 1677, infine i «Capitoli delle 
regole di valutazione delle tasse», in ebraico, del 162825.

Nella serie Tempio i documenti originali sono una «Descrizione dei lavori fatti 
nella sinagoga e relativo conto» del 1748, lo «Strumento riguardante l’edificio della sinagoga» 
del 1754 (Ms 3 ff.), una preghiera in ebraico, risalente al 1791, composta come 
ringraziamento e benedizione al donatore di un rotolo della legge con relativi 
paramenti26.

Da segnalare, per la loro rilevanza, anche i sei registri della serie Stato civile, 
che comprendono la registrazione dei nati fra il 1746 e il 1939, dei matrimoni ce-
lebrati tra il 1783 e il 1855, dei morti tra il 1727 e il 1939; infine lo stato civile della 
comunità tra il 1855-188027.

Infine la serie Cimitero che comprende due documenti originali di notevole 
interesse: il rescritto e i documenti (1744-1745) riguardanti l’acquisto di un terreno 
per il cimitero con acclusa la pianta del campo e un appello, datato 1889, per la 
raccolta dei fondi necessari alla costruzione del muro di cinta28.

Si può quindi parlare di un archivio diviso in due parti, a Siena e a Gerusa-
lemme, più un importante spezzone negli Stati Uniti. Il recente ordinamento della 
sezione senese unito al ritrovamento del materiale in Israele rende ora possibile la 
compilazione di un inventario unico e il ricongiungimento digitale dell’archivio. 

Ketubbot

Fra i manoscritti ebraici, occorre dedicare uno spazio speciale alle ketubbot, 
ovvero i contratti matrimoniali, sulla cui importanza come fonte storica è già 
stato scritto ampiamente in numerose pubblicazioni. Tra le tante voglio ricordar-
ne due di interesse toscano: quella di Stefania Roncolato sulle ketubbot di Monte 
San Savino e quello di Lionella Viterbo Neppi Modona su quelle della Collezione 
Ambron29. Ogni ketubbà infatti riporta sempre tutti i dati delle nozze: il giorno 
della settimana in cui si svolse, la data ebraica, il luogo, i nomi degli sposi e quello 
dei loro padri, il nome dei due testimoni, l’entità della dote, eventuali aggiunte 
al testo standardizzato, offrendo quindi materiale prezioso per ricerche storiche, 

25  Rispettivamente IT-Si-33, IT-Si 32, IT-Si-34.
26  Rispettivamente IT-Si-62, IT-Si-63, It-Si-66.
27  Le segnature di questi sei registri sono comprese tra IT-Si-50 e IT-Si-55.
28  Rispettivamente IT-Si-70 e IT-Si-71.
29  S. R oncolato, Le ketubbot di Monte San Savino  –  The ketubbot of  Monte San Savino, Firenze, 

Giuntina, 2009; L. Viterbo Neppi Modona, Le ketubbot della Collezione Ambron, Firenze, Edifir, 2016. 



72 Ariel Viterbo

genealogiche e giuridiche. Spesso poi le ketubbot presentano preziose decorazioni, 
come quella scelta per il manifesto di questa giornata, rivelandosi così anche una 
fonte per la storia dell’arte ebraica. Essendo esse un documento in genere con-
servato dalle famiglie e tramandato di generazione in generazione, possiamo oggi 
trovare migliaia di questi documenti in collezioni pubbliche e private. Le ketubbot 
italiane sono senza dubbio fra le più belle e forse anche per questo motivo se ne 
sono conservate in grande numero30.

La Biblioteca possiede 2383 ketubbot, delle quali più di settecento italiane. 
A queste si aggiunge la collezione digitale, comprendente un centinaio circa di 
raccolte pubbliche e private, israeliane e del mondo intero, per un totale di più di 
seimila elementi, inclusi quelle della Biblioteca. L’intera collezione è accessibile 
sul sito dei manoscritti Ktiv, precedentemente citato. Una semplice ricerca indica 
la presenza di 41 ketubbot senesi, documentanti cioè altrettanti matrimoni ebraici 
svoltisi a Siena fra il 1637 e il 1891. I contratti sono conservati in Biblioteca e in 
altre collezioni, compreso l’Archivio di Stato senese che ne possiede 18. In appen-
dice diamo la lista delle 41 ketubbot senesi rinvenute fin qui nella collezione digitale 
della Biblioteca e di alcune altre conservate altrove. Sarebbe utile pubblicarne un 
catalogo, completo di tutti i dati e delle illustrazioni.

Presentiamo qui una delle tre ketubbot senesi della Biblioteca, compilata per il 
matrimonio di Chizkia Nissim Chaim, figlio di Mordechai Yosef Sa’adun e Mazal 
Tov, figlia di Iedidia Yeshaia Gallichi, svoltosi il mercoledì primo gennaio 181731. 
A firmare come testimoni furono Chizkia di Yehuda Chazak (Forti) e Moshè di 
Matatia Orvieto. 

È scritta in carattere quadrato italiano su un unico foglio di pergamena dalle 
dimensioni di 57,5x80.5 cm. e di forma esagonale. Il testo è scritto al centro del 
foglio, la prima parola, che riporta sempre il giorno della settimana nel quale si 
celebrarono le nozze, è evidenziata in caratteri più grandi e in neretto. In Italia era 
d’uso scegliere il mercoledì per sposarsi, in quanto la mattina del giovedì si riuniva 
il Tribunale rabbinico ed era così possibile per lo sposo reclamare immediatamen-
te la mancata verginità della consorte. Nell’ultima riga del testo le lettere delle 
parole sono allargate affinché sia anch’essa completamente riempita come le pre-
cedenti. Sotto di essa, a sinistra compaiono le firme dei due testimoni, in ebraico. 

Va notato anche come da tradizione il nome del luogo dove si celebrava il 
matrimonio era accompagnato, per evitare possibili equivoci causate da omoni-
mie, dai nomi dei fiumi che lo attraversavano. Per Siena erano l’Arbia, l’Ombrone 

30  Sulle ketubbot italiane, v. Ketubbot italiane. Antichi contratti nuziali ebraici miniati, a cura di associa-
zione italiana amici dell’università ebraica di Gerusalemme, Milano 1984; Il matrimonio ebraico. Le 
ketubbot dell’Archivio Terracini, a cura di M. Vitale, Torino, Zamorani, 1997. Fra le più recenti pubbli-
cazioni in tema vedi, oltre a quelle citate nella nota precedente: Antiche ketubbot romane. I contratti nuzia-
li della comunità ebraica di Roma, a cura di O. Melasecchi– A. Spagnoletto, Roma, Campisano, 2019.

31  The National Library of Israel, Ms. Heb. 901.151=1. 



73
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

e il Bozzone, coll’aggiunta «sulle acque delle fonti e dei pozzi», probabilmente 
per sottolineare l’abbondanza delle risorse idriche di Siena, forse un velato cenno 
d’augurio di prosperità.

La dote è indicata in moneta toscana: 5000 tolleri da sei libbra l’uno, divi-
sa fra vestiti, scialli, gioielli e cambiali. Altra caratteristica di questa ketubbà è la 
notazione, nel corpo del testo, di «un documento in italiano compilato il 10 di tevet 

Fig. 1. Ketubbà per le nozze di Hizqya Nissim Hayyim di Mordekhai Yosef  Saʽadun e Mazal Tov di 
Yedidyah Yisha’yah Gallichi. 1817. The National Library of  Israel, Jerusalem, Ms. Heb. 901.151=1.



74 Ariel Viterbo

di quest’anno [=29 dicembre 1816] dal notaio pubblico di nome Nicolò Giogioli 
con il resto delle condizioni e dei particolari». In tempi antichi tutto era annotato 
nel contratto matrimoniale, ma in epoca più recente era invalso l’uso di compilare 
anche uno strumento dotale in italiano, di fronte ad un notaio, corroborando così 
il documento religioso con un atto civile. 

Il testo è circondato da decorazioni floreali nelle quali il rosso prevale sul 
giallo e il violetto. Nella parte superiore presenta un medaglione tondo riempito 
di versetti augurali e circondato da vasi pieni di fiori. Anche lungo tutto il bordo 
esterno del foglio corrono versetti augurali.

Poesie occasionali

Nel 1868 il rabbino Lelio Della Torre scrisse nella sua raccolta poetica Tal 
Yaldut: 

«[…] in passato, in Italia, specialmente in Piemonte, non vi era matrimonio 
senza una poesia o una commemorazione funebre senza una lamentazione 
e così nell’inaugurazione di ogni sinagoga, istituto di studio o confraternita o 
quando un nuovo rotolo della legge veniva portato in sinagoga […]»32.

Nella seconda metà dell’Ottocento, dunque, l’uso di comporre opere in versi 
per rallegrare avvenimenti gioiosi o comunque importanti o per esprimere il dolore 
di un lutto era ormai quasi scomparso. La massima fioritura di questa tradizione 
presso le comunità ebraiche italiane era stata raggiunta tra il diciassettesimo secolo 
e la prima metà del diciannovesimo33. Le poesie occasionali (in ebraico Shirim Le̓ et 
Mezo), erano opere composte in occasione di eventi storici o avvenimenti familiari 
o comunitari, lieti o tristi oppure in onore di una persona, famosa o meno, per cele-
brare un passaggio importante della sua vita, quale il conseguimento di una laurea o 
di un titolo rabbinico. Scritte per lo più in ebraico, se ne conservano sia manoscritte 
che stampate, generalmente su un foglio unico, a volte scritte all’interno di cornici 
decorative in uso dei tipografi. Le poesie erano lette o cantate nelle liete ricorrenze 
e poi donate agli sposi o alla persona celebrata e, come tipico di questo genere di 
opere, la loro conservazione nel tempo dipendeva spesso dal caso o dall’opera di 
collezionisti privati34. Capitava anche che l’autore si preoccupasse di inserire le sue 
poesie occasionali nelle proprie raccolte poetiche poi pubblicate. Un sotto-genere 

32  L. Della Torre, Tal Ialdut, Padova, Bianchi, 1818, p. 11.
33  Quanto segue si basa su D. Bregman, Hebrew Poems in the Valmadonna Broadside Collection, in The Writing 

on the Wall. A Catalogue of  Judaica Broadsides from the Valmadonna Trust Library, a cura di S. Liberman e S. Se-
idler-Feller e D. Watchel Mintz, London & New York, Valmadonna Trust Library, 2015, pp. 48-61. 

34  Per esempio, la collezione di Moisè Soave di Venezia, oggi conservata in parte al Jewish The-
ological Seminary, New York e in parte alla Biblioteca; o quella del Valmadonna Trust Library, Lon-
don, anch’essa oggi alla Biblioteca.



75
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

delle poesie per matrimoni, che ebbe grande fortuna, fu quello degli indovinelli, in 
ebraico Chidot, proposti agli ospiti come spasso nei banchetti nuziali35.

Nonostante siano per lo più manoscritte, le poesie occasionali conservate 
alla Biblioteca non sono comprese nel sito Ktiv e fanno parte di una collezione 
conservata nel Dipartimento Archivi, collezione che è stata recentemente scansita 
e che è già parzialmente accessibile dal catalogo generale36. Sono state identifica-
te almeno 27 poesie scritte a Siena per matrimoni o in occasione della scrittura 
di un nuovo rotolo della Legge, risalenti tutte al 18 secolo: 15 per nozze, di cui 
4 indovinelli e 12 per rotoli, tre delle quali del 1773 per lo stesso rotolo scritto 
da Eliahu Azariah di Daniel Nissim37. Tutti questi esemplari sono stati acquistati 
dalla Biblioteca nel 1979: essi facevano parte della collezione di Moritz Stern, 
(1864-1939), bibliotecario della comunità ebraica di Berlino negli anni 1905-1932, 
il quale compì vastissime ricerche negli archivi pubblici e comunitari italiani e 
creò anche una sua propria collezione38. 

Qui di seguito riporto alcuni esempi di questi componimenti. Il primo è l’u-
nico a stampa. È una poesia per il matrimonio di Jedidiah Aryeh Hayyim Nissim 
con Grazia di Shaul Barukh Caravallo, celebrato a Siena il 24 febbraio 1790. Una 
lunga introduzione precede la poesia: decorata in cima al foglio con figure angeli-
che, contiene parole di lodi agli sposi e alle famiglie e ne ricorda i nomi. Si apre con 
il motto che ho scelto come titolo a questa conferenza: Kol sasson me̓ ir tehilà (una 
voce di gioia dalla città gloriosa). L’autore si firmò con uno pseudonimo in ebraico 
(traducibile così: l’uomo che scrive con ingenuità); vi sono cenni nell’introduzione 
che fanno pensare si tratti del fratello dello sposo. Il foglio fu stampato a Livorno 
da Eliezer [ Joseph Hayyim] Saadun. Era parte di un’altra grande collezione privata 
recentemente acquistata dalla Biblioteca, la Collezione Valmadonna di Londra39. 

Il secondo esempio è un’altra poesia nuziale, questa manoscritta. Gli sposi 
erano Mordechai Zvi figlio di Daniel Nissim e Benvenuta figlia di Yeudah Haiim 
Gallichi, l’autore Yosef Gallichi, la data ignota. È da notare la cornice tipografica 
ricca di motivi vegetali e di scene di caccia e di suonatori. Questo esemplare e il 
successivo provengono dalla collezione Stern40.

35  Per i quali v. D. Pagis, ʼAl sod chatum. Letoldot ha-chida ha-ivrit be-Italia ube-Oland, [in ebraico], 
Jerushalaim, Magnes, 1986.

36  In ebraico Osef  Shirim leʼet Mezo (Collection of  poems for special occasions). La sua segnatura 
è ARC. 4* 1537.

37  L’elenco completo è dato in appendice.
38  Il suo archivio personale e la sua collezione sono oggi divisi tra la Biblioteca e gli Archivi Centrali. 

Su Stern vedi: T. Metzler, Collecting community: the Berlin Jewish Museum as narrator between past and present, 1906-
1939, in Visualizing and Exhibiting Jewish Space and History, a cura di R. I. Coen, New York, Oxford University 
Press, 2007, (=Studies in Contemporary Jewry. An Annual, XXVI), pp. 57-59; D. Gauding, Moritz Stern (1864-
1939), Moritz Stern. Geschichte der Alten Synagogue zu Berlin, Teetz, Hentrich&Hentrich, 2007, pp. 13-15.

39  ARC. 4* 1537 1 132. Cfr. The Writing on the Wall, cit., p. 154, n° 32.
40  ARC. 4* 1537 1 10. 



76 Ariel Viterbo

Fig. 2. Poesia per le nozze di Jedidiah Aryeh Hayyim Nissim con Grazia di Shaul Barukh Caravallo. 
1790. Autore anonimo. Stampata a Livorno, presso Eliezer Sa’adun. The National Library of  Israel, 
Jerusalem, Arc. 4* 1537 1 132.



77
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

Fig. 3. Poesia manoscritta per le nozze di Mordekhai Tzvi Hoshaiah di Daniel Nissim e Benvenuta 
di Yehudah Hayyim Gallichi. Diciottesimo secolo. Autore: Yosef  Gallichi. The National Library of  
Israel, Jerusalem, Arc. 4* 1537 1 10.



78 Ariel Viterbo

Il terzo esempio è invece un componimento, risalente al 1733, per l’introdu-
zione di un nuovo rotolo della legge e in onore dello scriba Abraham di Moshè 
Gallichi, anch’esso in una cornice decorata. Da notare le parole in ebraico prima 
di ogni strofa: recitativo e arietta. La poesia quindi venne cantata nell’occasione41.

Voglio infine ricordare qui un altro foglio a stampa, sebbene non sia una poesia. 
Si tratta di un esemplare conservato nella collezione dei manifesti, scritto in ebraico, 
contro il libro Meor Enaim di Azariah De Rossi, pubblicato nel 1574. Il libro aveva 
suscitato le ire di molti rabbini a causa della troppa libertà che l’autore si era preso 
nella citazione di libri estranei alla tradizione ebraica e nel tentativo di porre in di-
scussione le fonti rabbiniche. Il manifesto venne firmato da numerosi rabbini italiani 
di diverse comunità, fra i quali anche il rabbino senese Yitzhak Cohen da Viterbo. 
Così è scritto: «Il manifesto è stato letto nella comunità di Siena nel sermone dell’o-
norato rabbino Yitzhak Cohen da Viterbo che lo ha firmato il 5 di sivan [5]334= 25 
maggio 1574». È questa, per quanto ho potuto trovare, la prima volta che si trova la 
menzione di una comunità a Siena, intesa come istituzione, non come presenza, più 
o meno fissa, di ebrei nella città e mi è sembrato perciò importante ricordarlo qui42.

41  ARC. 4* 1537 3 14. 
42  V 2470 25. Cfr. The Writing on the Wall, cit., p. 202, n° 295. 

Fig. 4. Poesia manoscritta per l’in-
troduzione di un nuovo rotolo della 
legge in sinagoga e in onore dello 
scriba Avraham di Mosheh Gallichi. 
1733. Autore anonimo. The National 
Library of  Israel, Jerusalem, Arc. 4* 
1537 3 14.



79
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

Manoscritti musicali

Nella collezione di musica della Biblioteca sono conservati sei manoscritti di 
provenienza senese. Si tratta di partiture di musiche sinagogali, cinque delle quali 
del diciottesimo secolo, di autori noti come Michele Bolaffi e Volunio Gallichi. Fra 
i manoscritti va segnalato lo «Spartito della musica vocale eseguita in occasione dell’apertura 
della nuova scuola il dì 27, 28, 29 maggio l’anno 1786», composta appunto dal Gallichi e 
da Francesco Drei per l’inaugurazione della nuova sinagoga senese. L’opera è stata 
studiata ed edita dallo studioso israeliano Israel Adler e ricordata da Anna Di Ca-

Fig. 5. Manifesto contro il 
libro Meʼor ʽEnaim di Aza-
riah De Rossi firmato anche 
dal rabbino senese Yitzhak 
Cohen da Viterbo. 1574. 
The National Library of  
Israel, Jerusalem, V 2470 25.



80 Ariel Viterbo

stro nel suo contributo alla recente pubblicazione Italia ebraica. Storie ritrovate43. Gli 
altri manoscritti attendono di essere studiati e magari anche interpretati44.

Conclusione

Le fonti fin qui sommariamente indicate offrono diversi spunti di ricerca e 
di attività, in parte già suggeriti lungo l’articolo. Li riassumo:

- la creazione di un database prosopografico che integri i dati biografici che 
si possono raccogliere da manoscritti, ketubbot, poesie con quelli noti da altre fonti;

43  mus coll Siena 02. Sull’inaugurazione del 1786, v. I. Adler, La pratique musicale savante dans quel-
ques communautés juives en Europe aux XVII er XVIII siècles, Paris, Université de Paris, 1963, tomo I, 
pp. 131-154; Id., La cerimonia musicale per l’inaugurazione della sinagoga di Siena nel 1786, in La Musica e la 
Bibbia, atti del convegno internazionale di studi promosso da Biblia e dall’Accademia musicale chigiana, Siena 24-26 
agosto 1990, a cura di P. Troia, Roma, Garamond, 1992, pp. 343-346; A. Di Castro, Patrimonio di storie: 
oggetti raccontano la vita ebraica a Siena, in Italia ebraica. Storie ritrovate. Scritti in onore di Vivian Mann z.l., Roma, 
Artemide, 2019, pp. 75-78. Il manoscritto è stato edito da I. Adler, Cérémonie musicale pour l’onauguration 
de la Synagogue à Sienne, par Volunio Gallichi et Francesco Drei, Tel Aviv, Israeli Music Publications, 1965. 

44  Il loro elenco è dato in appendice. 

Fig. 6. Pagina iniziale dello Spartito della musica vocale eseguita in occasione dell’apertura della 
nuova scuola il dì 27, 28, 29 maggio l’anno 1786. The National Library of  Israel, Jerusalem, Mus. 
Coll. Siena 02.



81
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

- la compilazione di un inventario unico dell’archivio comunitario, com-
prendente tutto il materiale noto e sparso tra Siena, Gerusalemme e Stati Uniti;

- la produzione di un catalogo delle ketubbot senesi sparse nelle diverse col-
lezioni;

- l’organizzazione di una mostra che raccolga e presenti i migliori esemplari 
fra quelli conservati a Siena e quelli in Israele;

- lo studio e la valorizzazione del fondo musicale.
Soltanto un’intensa e stretta collaborazione fra istituzioni culturali, dirigenti 

comunitari e ricercatori di tre continenti, sarà in grado di realizzare queste propo-
ste, come si è già riuscito a fare con questa giornata di studio.

Lista delle Ketubbot senesi catalogate sul sito Ktiv

1.	 �1637. Eliyyahu di Barukh Gallichi e Prudenza di Israel di Elisha Liseo.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 4.

2.	 �1648. Mosheh Hagai di Shabbetai Terracino e Rosa di Isakhar Gallichi.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 17.

3.	 �1650. Mosheh di Avraham Pesaro e Malkah di Calonimus Pesaro.  
The National Library of Israel, Jerusalem. Ms. Heb. 901.1650=4. 

4.	 �1659. Mordekhai di Netanel Ashkenazi e Dolce di Isakhar Gallichi. Archivio di 
Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 14.

5.	 �1673. Mordekhai di Rafael Castelnuovo e Sarah di Eliyyahu Gallichi.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico.

6.	 �1680. Avraham di Paltiah Zevulun Gallichi e Malkah di Uriel Modena.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 22.

7.	 �1686. Avraham di Mosheh Hagay Terracini e Bella Rosa di Mordekhai Ashkenazi. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico. 

8.	 �1690. Yehoshua di Daniel Nissim e Sole di Shabbetai Altoni.  
Archivio di Stato di Firenze, Ms. 557.  
Bibliografia: U. Cassuto, Frammenti ebraici in archivi notarili, Giornale della Società 
Asiatica Italiana, 1915, pp. 147-157.

9.	 �1694. Levi di Yosef Orvieti e Simhah di Mordekhai Orvieti.  
The Jewish Thelogical Seminary University of Jewsh Studies, Budapest, Ms. K 211.

10.	 �1695. Shemuel di Yehoshua Tzoref e Mazal Tov di Yoav Piattelli.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico.

11.	 �1699. Rafael Hayyim di Mosheh Yehudah Gallichi e Giuditta di Daniel Gallichi.  
Mishkan Museum of Art, Ein Harod, Israel Museum, Ms. 156.

12.	�1707. Zevulun Hillel di Avraham Yedidyah Gallichi e Ricca di Yoav Piattelli.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 21.

13.	 �1725. Shelomoh di Yehoshua Gallichi e Belladonna di Rafael Hayyim Gallichi.  
Collezione sconosciuta. In precedenza: Moldovan, Alfred, New York, NY, USA 
KET 15. Bibliografia: Important Judaica: including a distinguished private collection. New 
York, Sotheby’s, 19 December 2018. Lot no. 154.



82 Ariel Viterbo

14.	 �1726. Yehoshua di David Shemuel Efraim Acciaioli e Malkah di Zevulun Hillel 
Gallichi. Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 23.

15.	 �1738. Shabbetai di Rafael Velletri e Rivkah di Menahem Pesaro. 
Zucker Family, New York, KET 135.

16.	 �1739. Shelomoh Hai di David Borghi e Rahel di Zevulun Hillel Gallichi. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 11.

17.	 �1746. Shemuel di Mosheh Castelnuovo e Pazienza di Zevulun Hillel Gallichi. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 15.

18.	 �1749. Avraham di Yaakov Moravia e Avigail di Yitzhak Yosef Corcos. 
Zucker Family, New York, KET 136.

19.	 �1774. Eyal Mikhael Shabbetai di Mordekhai Yitzhak Halevi e Donna del fu Yehu-
dah Hayyim Finzi.  
Archivio di Stato di Firenze, Ms. 557. 
Bibliografia: U. Cassuto, Frammenti ebraici in archivi notarili, Giornale della Società 
Asiatica Italiana, 1915, pp. 147-157.

20.	�1775. Hoshea di Shelomoh Borghi e Mazal Tov di Avraham Gallichi.  
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 10.

21.	 �1775. Mosheh di David Funaro e Venturina di Yaakov Mondolfo.  
Meir Benayahu Collection, Jerusalem, KET 178.

22.	�1780. Yehudah di Yitzhak Sornaga e Mazal Tov di Yitzhak Viterbo. 
Yale University Library, New Haven, Hebrew MSS suppl 39.

23.	�1788. Mosheh Yosef Servi e Consola del fu Daniel Saadun. 
Yale University Library, New Haven, Hebrew MSS suppl 55.

24.	�1790. Mancano i dati e l’immmagine. 
Yale University Library, New Haven, Hebrew MSS suppl 227.

25.	�1795. Shelomoh Shalmiel di Yosef Funaro e Ester di Eliezer Cohen. 
The National Library of Israel, Jerusalem, Ms. Heb. 901.348=2.

26.	�1805. Mordekhai di Yaakov Servi e Stella di Eliezer Frascati 
Meir Benayahu Collection, Jerusalem, KET 39.

27.	 �1806. Rafael Avraham di Mosheh Yehudah e Rahel di Avraham detto Hizkyah 
Castelnuovo. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico.

28.	�1807. Aharon di Shabbetai Capua e Giuditta di Avraham detto Hizkyah Castelnuo-
vo. Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico.

29.	 �1812. Barukh Benyamin di Mordekhai Hayyim De Sessi e Mazal Tov di Efraim 
Moresco, chiamata Crescenza. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico.

30.	�1815. Avraham detto Hizkyah Castelnuovo e Ricca di Mordekhai Neppi. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico. 

31.	 �1816. Mikhael di Shemaria Borghi e Smeralda di Daniel Passigli. 
The Magnes Collection of Jewish Art and Life, Berkeley, KET 6.

32.	�1817. Hizkyah Nissim Hayyim di Mordekhai Yosef Saadun e Mazal Ṭov di Yedidy-
ah Yishayah Gallichi. 
The National Library of Israel, Jerusalem, Ms. Heb. 901.151=1.



83
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

33.	 �1818. Menahem di Eliyyahu Castelnuovo e Sara di Eliyyahu Rimini. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 16.

34.	�1818. Gur di Efraim Moresco e Hannah di Eliezer Ravenna. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 18.

35.	 �1827. Tzemah di Mosheh Lunel e Yehudit di Boaz Gallichi. 
Archivio di Stato di Siena, Diplomatico Ebraico, 3.

36.	�1853. Yirmyah di Natanel Wallach e Mazal Tov di Avraham Castelnuovo. 
The Jewish Theological Seminary of America, New York, KET 111.

37.	 �1864. Yitzhak di Yosef Haiyym Cingoli e Florinda di Israel Mieli. 
Eretz Israel Museum, Tel Aviv, Ms. 53.

38.	�1867. Mordekhai di Yitzhak Pacifici e Sara Cesara di Avraham Castelnuovo.  
The Jewish Theological Seminary of America, New York, KET 114.

39.	 �1872. Settimo Shabbetai di Shelomoh Menasci e Giuditta di Israel Mieli.  
Eretz Israel Museum, Tel Aviv, Ms. 54.

40.	�1877. Raimondo Hananyah di Yaakov Piazza e Emilia di Israel Mieli.  
Eretz Israel Museum, Tel Aviv, Ms. 55.

41.	 �1891. Barzilai di Hizkyahu Habib e Emma di Yirmyah Castelnuovo.  
The Jewish Theological Seminary of America, New York, KET 113.

Lista di altre Ketubbot senesi, non catalogate sul sito Ktiv

42.	�1675. Yishmael di Daniel Galletti e Pacifica di Shelomoh Menahem Da Ancona. 
Collezione Privata, Sermide (MN). 
Bibliografia: Inventario delle Chetuboth esistenti nell’archivio della Comunità Israelitica [di] 
Firenze45, n° 29. 
Sofia Locatelli e Mauro Perani, Le ketubbot italiane della collezione Fornasa. Una fonte per 
la storia e l’arte ebraica dei secoli XVII-XX, Firenze: Giuntina, 2015, pp. 130-131; n° 29.

43.	 �1684. Shemuel di Yehudah Pesari e Ricca di Malaki Cohen. 
Comunità Ebraica di Firenze. 
Bibliografia: Inventario delle Chetuboth esistenti nell’archivio della Comunità Israelitica [di] 
Firenze, n° 38. 
Ketubbot italiane. Antichi contratti nuziali ebraici miniati, a cura dell’Associazione italiana 
amici dell’Università Ebraica di Gerusalemme, Milano 1984, pp. 62-63, n° 38.

44.	�1742. Eliezer di Avraham Capua e Viola di Mordekhai Cohen. 
Comunità Ebraica di Firenze. 
Bibliografia: Inventario delle Chetuboth esistenti nell’archivio della Comunità Israelitica [di] 
Firenze, n° 11.

45  L’Inventario, inedito, si trova nell’archivio privato di Isaiah Sonne, conservato in Biblioteca. 
Sonne, nel corso delle sue visite all’archivio della comunità fiorentina, effettuate nel 1934, elencò 87 
Ketuboth, scritte fra il 1601 e il 1911, indicando per ognuna la data e il luogo di compilazione e i 
nomi degli sposi e dei testimoni. Vedi: ARC. 4* 796/01:06, Isaiah Sonne Archive, Archives Depart-
ment, National Library, Jerusalem.



84 Ariel Viterbo

45.	 �1773. Yosef Tzevi Eyyal di Matatiah Cohen e Mazal Tov di Mosheh David Piattelli.  
Collezione privata.

46.	�1803. Menahem Hai di Eliyyahu Castelnuovo e Rahel di David Montefiore. 
Bibliografia: Inventario delle Chetuboth esistenti nell’archivio della Comunità Israelitica [di] 
Firenze, n° 4.

Lista delle poesie occasionali senesi conservate in Biblioteca

1.	 �1721. Per le nozze di Mosheh di Mordekhai Castelnovo e Yehudit di Yehoshua 
Ashkenazi. Otto strofe di cinque e quattro versi in alternanza, da cantare come 
minuetto. Autore anonimo.  
Arc. 4* 1537 1 42.

2.	 �1729. Per le nozze di Mosheh di Shemuel Borghi e Laura di Menahem Gallico. 
Sette strofe di sei versi, da cantare da parte dei padrini degli sposi. Autore anonimo. 
Arc. 4* 1537 1 43.

3.	 �1733. Per l’introduzione di un nuovo rotolo della legge in sinagoga e in onore dello 
scriba Avraham di Mosheh Gallichi. 
Due strofe da recitare e due strofe da cantare come arietta. Autore anonimo. 
Arc. 4* 1537 3 14.

4.	 �1733. Per le nozze di Isakhar Arieh Shabbetai di Yitzhak Barukh Gallichi e Leviah 
di Shemuel Gallichi. 
Nove strofe di quattro versi. Autore anonimo. 
Arc. 4* 1537 1 15.

5.	 �1734. Per la conclusione della scrittura di un rotolo della legge e la sua introduzione 
in sinagoga. 
Dieci strofe di quattro versi. Autore: Barzilai Tzevi Hanania Gallichi. 
Arc. 4* 1537 3 3.

6.	 �1738. Per l’introduzione di un nuovo rotolo della legge in sinagoga.  
Sei strofe di undici e quattro versi in alternanza. Autore: Mordekhai Nehmad Segal.  
Arc. 4* 1537 3 15.

7.	 �1738. Per l’introduzione di un nuovo rotolo della legge in sinagoga.  
Sei strofe di numero variabile di versi. Autore: Manoah Corcos.  
Arc. 4* 1537 3 16.

8.	 �1754. Per la conclusione della scrittura di un rotolo della legge da parte dello scriba 
Avraham Hayyim di Shemuel Corcos.  
Cantata formata da due strofe da recitare e due da cantare come arietta. Autore anonimo. 
Arc. 4* 1537 3 17.

9.	 �1773. In onore del Pentateuco e per la conclusione della scrittura di un rotolo della 
legge da parte dello scriba Eliyyahu Eyal Azariah di Daniel Nissim.  
Nove strofe di sei versi. Autore: Yedidyah Levi.  
Arc. 4* 1537 3 18.

10.	 �1773. Per l’introduzione di un nuovo rotolo della legge in sinagoga e in onore dello 
scriba Eliyyahu Eyal Azariah di Daniel Nissim.  
Venticinque strofe di otto versi. Autore: Shelomoh Arieh Avraham Gallichi. 
Arc. 4* 1537 3 4.



85
Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. 

Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d’Israele

11.	 �1773. Per l’introduzione di un nuovo rotolo della legge in sinagoga e in onore dello 
scriba Eliyyahu Eyal Azariah di Daniel Nissim.  
Quattordici strofe di tre versi. Autore: Eyal Shabbetai Levi.  
Arc. 4* 1537 3 7.

12.	�1790. Per le nozze di Yedidiah Aryeh Hayyim Nissim con Grazia di Shaul Barukh 
Caravallo. Autore anonimo. Stampato a Livorno, presso Eliezer Saadun. 
Arc. 4* 1537 1 132.

13.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Yehoshua di Mosheh Gallichi e Rivka di Barzilai 
Gallichi. Indovinello. Autore anonimo. 
Arc. 4* 1537 2 2.

14.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Yehoshua di Mosheh Gallichi e Rivka di Barzilai Gallichi. 
Quattro strofe di dieci versi. Autore: anonimo. 
Arc. 4* 1537 1 5.

15.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Hizkyah Manoah Hayyim di Yitzhak Corcos e Leah 
di Mosheh Gallichi.  
Indovinello. Sette strofe di sei versi e strofa finale di quattro versi. Autore: 
Yeoshu’a Gallichi. 
Arc. 4* 1537 2 3.

16.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Yitzhak di Avraham Sereni e Simhah di Isakhar 
Castelnuovo.  
Dieci strofe di sei versi. Autore anonimo.  
Arc. 4* 1537 1 3.

17.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Avraham Hayyim di Shemuel di Hizkyah Manoah 
Hayyim Corcos e Mazal Tov di Shelomoh Castelnuovo.  
Indovinello. Autore: anonimo.  
Arc. 4* 1537 2 12. 

18.	 [ca. 1700-1799]. Per le nozze di Avraham Barukh di Mosheh Habib e Mazal Tov di 
Barzilai Gallichi. 
Indovinello. Quattro strofe di otto versi più una di dieci. Autore: anonimo. 
Arc. 4* 1537 2 1.

19.	 [ca. 1700-1799]. In onore del Pentateuco e di Avraham e Mosheh [?], forse lo scriba 
Avraham Barukh di Mosheh Habib.  
Sette strofe di sei versi. Autore: anonimo.  
Arc. 4* 1537 3 21. 

20.	[ca. 1700-1799]. Per le nozze di Yosef Yitzhak Zeev di Yehudah Hayyim Gallichi e 
Rahel di Shabbetai Del Monte.  
Tredici strofe di sei versi. Autore: Gavriel Pesaro.  
Arc. 4* 1537 1 28.

21.	 [ca. 1700-1799]. Per la conclusione della scrittura di un rotolo della legge, la sua in-
troduzione in sinagoga e in onore dello scriba Avraham Barukh di Mosheh Habib.  
Cantata. Autore: anonimo.  
Arc. 4* 1537 3 23.

22.	[ca. 1700-1799]. Per le nozze di Mordekhai Tzevi Hoshayah di Daniel Nissim e 
Benvenuta di Yehudah Hayyim Gallichi.  
Tre poesie di Arieh Avraham Gallichi.  
Arc. 4* 1537 1 11.



86 Ariel Viterbo

23.	[ca. 1700-1799]. Per le nozze di Mordekhai Tzevi Hoshayah di Daniel Nissim e 
Benvenuta di Yehudah Hayyim Gallichi.  
Otto strofe di sei versi. Autore: Yosef Gallichi.  
Arc. 4* 1537 1 10.

24.	[ca. 1700-1799]. Per l’introduzione di un rotolo della legge in sinagoga.  
Sei strofe di sei versi più una di otto, al centro del foglio. Autore: Isakhar.  
Arc. 4* 1537 3 5.

25.	[ca. 1700-1799]. Per le nozze di Mosheh Yehudah di Mordekhai Hazaq e Hannah 
di Gavriel Pesaro. Undici strofe di sei versi e otto strofe di otto emistichi. Autore: 
anonimo. Arc. 4* 1537 1 2.

26.	[ca. 1700-1799]. Per le nozze di Shelomoh Arieh Avraham di Yehudah Hayyim 
Gallichi ed Ester di Shemuel Servi.  
Cinque strofe di diciasette, diciotto, diciannove versi. Autore: anonimo.  
Arc. 4* 1537 1 4.

27.	 [1790-1847]. Per la conclusione della scrittura di un rotolo della legge da parte dello 
scriba Menahem Meir Castelnuovo.  
Due poesie, la prima di Eyyal Levi, la seconda dello scriba.  
Arc. 4* 1537 3 9. 

Lista dei manoscritti musicali senesi conservati in Biblioteca

1.	 �̓Ana halakh dodi. 3 pagine di partitura per soprano e tenore e una per basso.  
Autore: Michele Bolaffi. 
Mus. Coll. Siena 01 = Ms. It. 32

2.	� Spartito della musica vocale eseguita in occasione dell’apertura della nuova scuola il dì 27, 28, 29 
maggio l’anno 1786. 1786. 109 pagine. Soprano, bass, larghetto, violin I, II, III.  
Mus. Coll. Siena 02 = Ms. It. 33.

3.	� Music for the inauguration of a Torah scroll in Siena. 1796, 12 pagine, Soprano, bass, 
larghetto, violin I, II, III.  
Autore: Volunio Gallichi.  
Mus. Coll. Siena 03 = Ms. It. 34.

4.	� Music for Synagogue in Siena. 3 quaderni del XVIII secolo.  
Autore: Volunio Gallichi.  
Mus. Coll. Siena 04 = Ms. It. 35.

5.	� Six sonates for two violins. 2 quaderni del XVIII secolo.  
Autore: Franco Zecchini.  
Mus. Coll. Siena 05 = Ms. It. 36.

6.	� Liturgical compositions for the Siena synagogue. 18 pagine per primo e secondo violino, 
XX secolo.  
Mus. Coll. Siena 06 = Ms. It. 37.



DORA LISCIA BEMPORAD

Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

Quando nel 1790 Zanobi del Rosso completò il rifacimento della sinagoga 
di Siena, era ormai anziano essendo nato nel 1724. Morirà poco dopo all’età di 
settantaquattro anni. Negli ultimi tempi, a causa del progressivo indebolimento 
della vista, era stato affiancato dal figlio Giuseppe, anch’egli architetto, a cui de-
vono essere assegnate prevalentemente le opere della vecchiaia del padre, tra cui 
la sinagoga di Siena. Dopo il suo ritorno da Roma, dove si era recato nel 1749 per 
completare la formazione artistica sotto la guida di Luigi Vanvitelli e Fernando 
Fuga presso l’Accademia Fiorentina1, nel 1765, su richiesta di Antoniotto Botta 
Adorno, primo ministro di Pietro Leopoldo di Lorena, divenne responsabile delle 
Regie Possessioni, la magistratura che si occupava degli edifici e delle strutture 
possedute dal Granduca, compresi gli edifici del ghetto di Firenze e di Siena2. A 
Firenze l’intervento più significativo fu quello nel 1777 di demolire i piani alti de-
gli edifici del ghetto antistanti la piazza del Mercato Vecchio, sul lato destro all’an-
golo di via dei Succhiellinai, perché il loro innalzamento per recuperare spazio da 
parte dei proprietari, aveva danneggiato le botteghe sottostanti. I commercianti 
cristiani, a cui erano affittate, si erano fortemente risentiti e avevano chiesto un 
pronto intervento delle autorità3. 

Come si è detto, a Siena ristrutturò la sinagoga a partire dal 1786 con il figlio 
Giuseppe, lavoro terminato quattro anni dopo. Egli interpretò con il consueto 
rigore fiorentino lo stile barocco, di cui fu un interprete sobrio e misurato, atti-
tudine che gli permise di intervenire senza troppa difficoltà sulla ‘Scola’, compito 
difficile visto che era impiantata su una struttura preesistente assai più antica. 
Quindi non poté trasformare sostanzialmente la pianta dell’aula, mentre disegnò 
la veste esteriore del luogo di culto con le dorature delle grate lignee dei matronei, 
ora nascoste da una non gradevole tinta bianca, con il rifacimento dell’Aròn re-
centemente restaurato e che brilla per la luce che filtra dalle grandi finestre poste 
in alto, e con le Tavole della Legge sul soffitto circondate da un nuvolario da cui 
spuntano brillanti raggi irregolari.

1  Il granduca Cosimo III aveva fondato a Roma nel 1673, a Palazzo Madama, un’accademia che 
aveva lo scopo di educare i giovani artisti fiorentini, sotto la guida di Ciro Ferri ed Ercole Ferrat, alla 
luce dell’arte barocca, che non era ancora penetrata a Firenze, e perché l’arte fiorentina si potesse 
liberare dalla tradizione manierista di cui ancora era imbevuta.

2  M. Bencivenni, Del Rosso, Zanobi Filippo, in Dizionario Biografico degli Italiani, 38, Roma, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, 1990, pp. 281-283.

3  Archivio di Stato di Firenze (d’ora in poi AS FI), Possessioni, 2526, fasc. 26.



88 Dora Liscia Bemporad

La sua inaugurazione dovette senza dubbio fornire l’occasione per l’incre-
mento sia di arredi in argento, sia di tessuti; attualmente è possibile tracciare il 
filo della loro storia in maniera molto discontinua e parziale, principalmente per 
quanto riguarda le suppellettili di argento, troppo poche ormai dopo le devasta-
zioni perpetrate ai danni della comunità di Siena con la rivoluzione antigiacobina 
del ‘Viva Maria’ nel 1799. Di quegli anni restano solo una atarà (corona), una lam-
pada, tre tassim (mezze corone); altre due che si trovano a Livorno ma provengono 
da Pitigliano, databili intorno alla metà del secolo XVIII, recano il punzone di 

Fig. 1. Onorato 
Pini, Rimmonim 
a p p a r t e n u t i 
alla confrater-
nita Mattir As-
surim, 1862.



89Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

Fig. 2. Gaetano Guadagni, Atarà, prima metà sec. XIX.

Siena4. Una coppia di rimmonim (pinnacoli) è marchiata da Onorato Pini (fig. 1), 
argentiere livornese, che si era distinto per eseguire arredi in stile eclettico ispirati 
a quelli tunisini, che nel corso del XIX secolo si sono diffusi in tutte le comuni-
tà toscane. Anche a Gaetano Guadagni (fig. 2), uno dei più rinomati argentieri 
fiorentini, è stata commissionata una corona di piccole dimensioni, identica ad 
un’altra che si trova a Firenze. Degli anni precedenti l’intervento del Del Rosso 
rimane una corona romana datata 1651 (fig. 3) e una coppia di rimmonim eseguiti 
dal fiorentino Francesco Vandi alla fine del medesimo secolo (fig. 4). 

Vista la povertà del patrimonio di oggetti preziosi è stato giocoforza sceglie-
re per questo breve intervento l’analisi dei tessuti anch’essi purtroppo lacunosi, 
poiché fino a non molto tempo fa si è verificata una colpevole mancanza di atten-
zione nei loro confronti, comune a tutti coloro che avevano il compito di tutelare 
il patrimonio artistico ebraico, negligenza che ha decretato la fine di innumerevoli 
manufatti tessili. Basti pensare che in occasione del restauro dell’Aron ha Kodesh di 
Siena sono stati recuperati innumerevoli pezzi di damasco rosso, forse parokhiot 

4  E. Andreani, in Preziose dediche. Arte cerimoniale ebraica a Livorno, a cura di D. Liscia Bemporad, 
Livorno, Mediaprint, 2018, p. 80.



90 Dora Liscia Bemporad

Fig. 3. Argentiere romano, Atarà, 1651.

(tende) in origine, utilizzati per foderarne l’interno. Purtroppo non si è data mai 
molta attenzione ai tessuti e l’uso, spesso disattento, che tuttora ne viene fatto 
provoca un’accelerazione del degrado e sta contribuendo a privarci di un patrimo-
nio sia storico artistico, sia storico documentario fondamentale per approfondire 
gli interessi estetici, commerciali e cultuali degli ebrei5.

In questa breve panoramica, forzatamente lacunosa, mi sono vista costretta 
a rivolgermi ad una specifica categoria di tessili di cui abbiamo numerose testi-
monianze. Si è parlato della presenza a Siena di almeno due arredi eseguiti dalla 
bottega Pini, il cui capostipite Roberto Onorato, originario di Livorno, aprì una 
bottega anche a Firenze. Egli interpretò un gusto eclettico di stampo moresco 
secondo le nuove istanze delle comunità ebraiche toscane. Oltre che a Livorno, 
dove si erano insediati ebrei prevalentemente proveniente dai paesi del bacino del 
Mediterraneo, troviamo oggetti usciti dalla sua bottega a Pisa e a Firenze; altri 
furono in uso altrove, come a Napoli, dove contiamo diverse suppellettili cerimo-
niali donate quando la sinagoga fu spostata dalla villa dei Rothschild all’odierna 
collocazione in un locale in via Cappella Vecchia a Chiaja presa in affitto dalla 

5  Infine, credendo di agire per il meglio, quasi tutti i tessuti in deposito a Siena sono stati lavati e 
poi stirati, non in base ai criteri che la loro antichità e il loro pregio avrebbe richiesto.



91Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

Fig. 4. Francesco Vandi, Rimmonim, fine sec. XVII.



92 Dora Liscia Bemporad

comunità nel 1864 ed entrata in sua proprietà definitivamente nel 19276. I doni 
acquistati a Livorno furono forse la conseguenza dei suggerimenti di Giuseppe 
Cammeo, cresciuto a Livorno, rabbino a Napoli dal 1889 al 18937.

Durante il secolo XIX lo stile moresco si era affermato non solo nelle sina-
goghe, testimoniato sia dal grande Tempio fiorentino, sia nelle case e nelle ville, 
alcune delle quali commissionate da famiglie ebraiche, come Villa Cora (già villa 
Oppenheim) a Firenze, o altre ville erette in prossimità del mare a Livorno8. 

6  D. Liscia Bemporad, Gli arredi cerimoniali della sinagoga, in La Comunità ebraica di Napoli, 
1864/2014. Centocinquant’anni di storia, a cura di G. Lacerenza, Napoli, Comunità Ebraica di Napoli, 
2015, pp. 178-188.

7  Sua è un’importante cronaca sulla comunità ebraica di Napoli, G. Cammeo, La comunione israeli-
tica di Napoli dal 1830 al 1890, Napoli, De Angelis, 1890.

8  L. Hamad, Fra tradizione e orientalismo: Giovanni Panti a Livorno, in L’arte non è né pura né applicata. Scrit-
ti offerti a Dora Liscia Bemporad, a cura di G. Lambroni- L. Casprini, Firenze, Edifir, 2021, pp. 165-178.

Fig. 5. Ricamatrice livor-
nese, Me’il, dono di Izhac 
Gallichi, metà sec. XVIII.



93Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

L’incontro di queste due tendenze dette agio agli argentieri di proporre soluzioni 
ispirate all’Oriente ma mitigate dalla tradizione italiana, così da essere apprez-
zate da una committenza assai variegata. Era uno stile che coniugava l’origine 
maghrebina della maggior parte degli ebrei livornesi con quella tradizionale, ri-
uscendo a trovare nuove risposte al desiderio di rinnovamento che si fece strada 
in tutte le comunità italiane. L’aspetto curioso, che qui intendo esaminare, è la 
presenza di oggetti e tessuti identici a Livorno e a Siena, e in parte anche a Fi-
renze. Non ho avuto il tempo e l’occasione di consultare l’archivio ma mi chiedo 
se, dopo gli episodi violenti del Viva Maria, durante i quali la Sinagoga fu deva-
stata, siano stati chiesti in prestito alla comunità labronica alcuni arredi tessili. 
Ad esempio, il meil con il motivo di tulipani presenta un ricamo assai simile in 
alcune parti a quello di un parokhet, purtroppo in pessime condizioni, che si trova 
ancora a Livorno9.

Il discorso è abbastanza complesso e non abbiamo sufficienti elementi per 
approfondire il tema. Per questo motivo vorrei soffermarmi solamente su una 
particolare tipologia di stoffe, quelle dette «indiane». L’uso del cotone, materia-
le da secoli noto, ebbe una accelerazione in virtù di due fenomeni: il primo fu 
la scoperta dell’America e l’arrivo in Europa di una grande quantità di materia 
prima soppiantando quella coltivata in Egitto; la seconda è stata la nascita del-
le compagnie delle Indie che veicolarono dalle colonie portoghesi e spagnole, e 
successivamente anche da quelle inglesi, cotone sia grezzo, sia già lavorato. Tali 
tessuti si imposero velocemente soprattutto per i bassi costi, essendo costituiti da 
intrecci elementari, e per la versatilità del materiale molto più adeguato a certe si-
tuazioni climatiche, soprattutto nei paesi caldi e durante l’estate. Come è accaduto 
per molti altri prodotti, si cominciarono a fabbricare nelle terre di origine tessuti 
in cotone per l’esportazione i cui disegni erano adattati al gusto occidentale, in 
particolare quelli chiamati palampores (dal termine hindi e persiano palangpush, che 
significa «coperte da letto»), che poi furono i più imitati dai tessitori francesi. Il 
disegno era solitamente un tronco sinuoso che nasceva al centro dei teli con fiori 
dalla policromia molto accesa, da uccelli e insetti. I manufatti in cotone si diffuse-
ro inizialmente nei centri che avevano contatti con i mondi lontani, in particolare 
le nazioni coloniali. Mentre i palampores erano usati come tessuti da arredamento, 
i mezzari, che derivarono il proprio nome dal termine arabo mi-zar, che significa, 
«coprire», venivano usati a Genova come scialli per coprire la testa, diventando 
uno dei capi più diffusi.

I disegni non erano modulari, tranne che nella cornice, perché essendo 
stampati, non dovevano soggiacere alle regole del telaio. Sulle navi i tessuti in-
sieme alle altre merci più leggere erano tenute in alto sulla tolda, avvolte in tela 
cerata; quelle più pesanti, come le porcellane o le pietre dure, in basso nella stiva 

9  L. Ciampini, in Fili di storia: il patrimonio tessile della Nazione Ebrea di Livorno, a cura di D. Liscia 
Bemporad, Livorno, Sillabe, 2006, p. 151.



94 Dora Liscia Bemporad

per zavorrare la nave. È chiaro che le città portuali furono le prime a risentire di 
questa nuova moda. L’Oriente, vicino e lontano, ha sempre occupato un posto 
fondamentale nella storia della tessitura, soprattutto di quella serica. Le mani-
fatture di Lione cominciarono a produrre, tra la fine del XVII secolo e il primo 
quarto del successivo, stoffe che interpretavano i disegni orientali e mediorientali, 
come i drappi a dentelles e quelli bizarre, moda che non deve essere confusa con le 
cineserie che si affermeranno qualche decennio più tardi. 

È chiaro che, per quanto riguarda i cotoni stampati, le prime manifatture che 
subirono le suggestioni giunte dall’India e dalla Persia furono ovviamente quelle 
olandesi, e quelle francesi già dal 1648, con il porto di Marsiglia, e poi quelle 
italiane, con il porto di Genova, queste due ultime contendendosi da allora in poi 
il primato. In Francia ci fu un’iniziale interdizione nel 1686, ma successivamente 
le étoffes indiennes furono accolte a causa della loro comodità ed economicità.

È giunto a noi uno straordinario documento che testimonia i caratteri di 
queste stoffe e la loro diffusione. Si tratta di un campionario del 1736 in cinque 
volumi dal titolo Échantillons d’étoffes de manufactures étrangères recueillis par le maréchal 
de Richelieu. Questa sorta di relazione fu voluta da re Luigi XIV, che chiese al duca 
Louis de Richelieu, nipote del più celebre cardinale, di concentrare la propria 
analisi sui prodotti olandesi, copia esatta dei tessuti indiani che giungevano dalle 
colonie e che erano considerati di grande qualità. Egli censì le stoffe stampate 
non solo francesi e olandesi, ma anche straniere per capire la capacità delle varie 
manifatture di produrre in concorrenza con la Francia. Per questo motivo nel suo 
testo sono riuniti campioni della produzione tessile francese, olandese e italiana10. 

Il Richelieu testimonia che a Genova si producevano 14 diversi disegni, 10 a 
Napoli e a Venezia, 6 a Milano. Nel suo rapporto riferisce che i prodotti tessili di 
Marsiglia erano migliori rispetto a quelli di Genova perché non scolorivano. Non 
sappiamo se fosse una affermazione di puro stampo sciovinista, per indebolire la 
concorrenza, o fosse realmente una conseguenza di uno cattivo processo di fis-
saggio dei colori. Un fatto del genere risulterebbe oltremodo strano dal momento 
che Genova aveva posseduto fin dal Medioevo il monopolio dell’allume di rocca 
grazie alla colonia di Focea, in Anatolia, dove erano presenti importanti miniere 
da cui tale preziosa sostanza era estratta in quantità; la colonia fu persa nel 1454 
con la conquista turca, ma, nonostante questo, Genova continuò a rimanere in 
rapporti di affari. Gli stampatori e i tessitori erano ben consapevoli che, senza una 
buona mordenzatura, i pigmenti non si sarebbero potuti fissare sui tessuti. 

Non a caso, uno dei maggiori fabbricanti genovesi di cotoni stampati fu un 
armeno, Giovan Battista de Girgiis, che dal 1690 dette vita alla loro produzione 
nel porto ligure, chiedendo l’esclusiva per dieci anni. La versatilità di queste stoffe 

10  G. Riello, Governing Innovation: The Political Economy of  Textiles in the Eighteenth Century’, in Evelyn 
Welch, ed., Fashioning the Early Modern: Creativity and Innovation in Europe, 1500-1800, Oxford, Oxford 
University Press, 2017, pp. 57-82.



95Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

meno costose e più facilmente indossabili trovò l’ostracismo dei tessitori di seta 
che videro minacciato il proprio monopolio, sia in Francia, sia in Italia. L’inventa-
rio di un’altra famiglia di armeni residente a Genova offre una interessante pano-
ramica sulla mole di commerci di Indiane. Fra le tele stampate compaiono quelle 
definite serangi, dalla città indiana di Sironj, in cui i mercanti armeni, indiani, tur-
chi ed europei facevano lavorare gli artigiani locali per poi inviare poi i manufatti 
in Persia, Turchia ed Europa.

I cotoni e i lini stampati erano eseguiti mediante matrici in legno di pero, 
albero tra i più diffusi nel panorama agricolo europeo, materiale scelto non solo 
perché è facilmente reperibile nelle campagne, ma anche perché è morbido, adat-
to all’incisione tramite scalpello e resistente ai colpi del mazzuolo. Il legno di pero 
ha la caratteristica di essere compatto, quasi totalmente privo di nodi e con le 
venature appena accennate, requisiti fondamentali per ottenere disegni uniformi. 
Con la stessa tecnica sono eseguiti i disegni a stampa in ruggine prodotti nelle 
manifatture della costa romagnola. Si trattava dunque di una produzione seriale 
e di buon impatto visivo che si poneva in concorrenza con quella serica assai più 
costosa sia a causa della produzione della materia prima, poiché i bachi da seta 
sono particolarmente sensibili alle condizioni ambientali, sia a causa della diffi-
coltà di lavorazione. I tessuti di cotone si ponevano infatti in competizione con le 
sete di minor qualità prodotte in Francia, eseguite in filaticcio, in cascame di seta 
o in altri filati scadenti, tutti con riduzioni povere e rade.

Una ulteriore indagine va rivolta in altra direzione. Infatti, il problema dell’u-
so dei tessuti di cotone non era solo un fatto di moda, ma rientrava in una più 
ampia sfera sociologica, culturale e politica11. Per la prima volta si fabbricavano 
tessuti rivolti ai ceti popolari, come era avvenuto nel campo di altre categorie di 
prodotti: i bottoni, le fibbie, i gioielli. In particolare i bottoni in osso, in tessuto, 
in madreperla, in acciaio sfaccettato o in altri metalli meno nobili rispetto all’oro e 
all’argento, come il princisbecco, ebbero una larga diffusione, dal momento che i 
dettami della moda nella seconda metà del Settecento ne richiedevano un numero 
straordinariamente alto. I bottoni in cut steel all’apparenza sembravano eseguiti in 
materiali preziosi, ma in realtà erano di scarsissimo valore intrinseco. Questa nuo-
va attenzione agli strati meno abbienti della popolazione, che erano autorizzate 
a «sembrare» e non ad «essere», andava di pari passo con l’abolizione delle leggi 
suntuarie, per altro volute fortemente dall’ancien régime, che voleva imporle anche 
a Livorno, città da sempre esentata da queste costrizioni12.

11  S. C hassagne, Le coton et ses patrons. France, 1760-1840, Paris, Editions de l’EHESS, 1986; 
D. Baggiani, Le prime manifatture di Livorno e la promozione produttiva al tempo della Reggenza lorenese (1746-
1765), in «Nuovi Studi Livornesi», 1997, pp. 12-13

12  D. Liscia Bemporad, La prammatica contestata, in «M.C.M.», 1998, 41, pp. 11-14; D. Liscia Bem-
porad, Dal profano al sacro, in Tutti i colori dell’Italia ebraica. tessuti preziosi dal tempio di Gerusalemme al prêt-à-
porter, catalogo della Mostra (Firenze, Galleria degli Uffizi, Aula Magliabechiana, 27 giugno-27 ottobre 2019) 
a cura di D. Liscia Bemporad-O. Melasecchi, Firenze, Giunti, 2019, p. 79.



96 Dora Liscia Bemporad

La libertà di vestirsi secondo i propri costumi, affermata con forza dai mag-
giorenti delle città, coincise con lo sviluppo dei porti che avevano maggiori rap-
porti con i paesi del bacino del Mediterraneo come Marsiglia, Genova e Livorno. 
In particolare il marchese Carlo Ginori, nel 1746 divenuto governatore del porto 
Livorno, si rese conto che era necessario dare alla città una propria struttura 
produttiva e si attivò per impiantare sul territorio del porto labronico stamperie 
di cotone, così come a Pisa, e altre numerose industrie, di porcellana in primis, 
disseminate nel Granducato di Toscana. 

Tra i protagonisti di questa nuova stagione vi furono i componenti della 
famiglia Rouelle, in particolare Matteo ed Enrico Giuliani, suo genero13. Rouelle 
nel 1728 fece domanda alla Repubblica di Genova per poter creare una fabbrica 
di ‘indiane’, e nel 1731 ottenne un giusprivativo, ovvero il privilegio esclusivo di 
produrre queste mercanzie. Nel 1775 il medesimo privilegio fu richiesto dal citato 
Enrico Giuliani, il quale sostenne di aver introdotto a Genova la stampa delle 
“indiane” insieme a Rouelle. Tuttavia ambedue dovettero allontanarsi da Genova 
sia perché la manifattura tessile del porto ligure era già in decadenza, sia perché 
coinvolti nella rivolta popolare contro l’occupazione austriaca della città iniziata il 
5 dicembre 1746; il Rouelle si trasferì così a Livorno, chiedendo contestualmente 
di impiantare a Pisa «una fabbrica per stampare velesi, ossia tele ad uso d’in-
diane»14. Nacque un contenzioso con due negozianti ebrei, Beniamino e Moisè 
Raccah, i quali pur essendo negozianti, volevano iniziare una produzione di co-
toni stampati andando contro la privativa ottenuta da Rouelle (il cui cognome fu 
toscanizzato in Ruelle). Al di là dei dibattiti interni alla società toscana, sappiamo 
per certo che a Livorno fin dalla seconda metà del Settecento si cominciarono a 
stampare tessuti in tela di cotone, produzione evidentemente favorita dalla strut-
tura sociale della città.

A questo punto è necessario capire come questi tessuti, presenti nelle sina-
goghe di Livorno e Pisa, giunsero così numerosi a Siena. La città labronica nei 
secoli XVIII e XIX aveva una posizione egemonica in Toscana sia per numero di 
abitanti, sia per potenza economica, dovuta al porto, ai rapporti stretti con i paesi 
del bacino del Mediterraneo, sia per essere porto franco, dove le merci in ingresso 
erano esentate dai dazi. Arrivavano in maggiore quantità e a minor costo materie 
prime indispensabili per ogni tipo di produzione artigianale, smerciate in gran 
parte in occasione della importante fiera che si svolgeva a Pisa ogni due anni, fos-
sero essi mobili, pietre dure, oggetti suntuari, materiali per produrre vetro, come 
la soda, e vetri, coloranti per tessuti e cotoni provenienti dall’Egitto. L’esperienza 

13  D. Baggiani, Le prime manifatture di Livorno e la promozione produttiva al tempo della Reggenza lorenese, 
cit., p. 14.

14  Ibidem. Anche Marzia Cataldo Galli dedica un lungo capitolo agli stampatori di cotoni genove-
si: M. Cataldo Galli, Tessuti genovesi: seta, cotone stampato e jeans, in Storia della cultura ligure, in «Atti della 
Società Ligure di Storia Patria», Nuova Serie, XLIV (CXVIII), 2004, 2, pp. 323-324.



97Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

dei primi produttori di tessuti stampati genovesi importata in Toscana fu il valore 
aggiunto per giungere ad ottimi risultati. 

Non solo Livorno diventò così la città più dinamica dal punto di vista com-
merciale, ma anche, come è noto, la più vivace nel campo degli studi rabbinici, 
formando innumerevoli maestri e importandoli da altri paesi limitrofi. Qui si può 
trovare un legame interessante con Siena, in una cronaca pubblicata sul Vessillo 
Israelitico relativamente alla consorte del celebre rabbino Yaakov Moshé Ayyash 
(1727 – 26 Tevet, 1817). Egli, nato ad Algeri e dopo essere vissuto in innumere-
voli città, e avendo studiato per un anno a Livorno, si trasferì a Siena dove rimase 
per ventidue anni15. Si racconta che durante il pogrom che annientò la comunità 
di Monte San Savino e condannò al rogo dodici ebrei senesi, l’ira della plebaglia 
si scatenò contro la sinagoga e i sifré Torah contenuti nell’Aron Ha-Kodesh. Furono 
rubati gli arredi sacri e gli oggetti di valore. La moglie del rabbino con un coraggio 
da leonessa si precipitò a raccogliere i rotoli sparsi recuperandoli in parte. Quello 
che convinse i saccheggiatori a soprassedere ai loro atti sacrileghi fu l’audacia della 
donna e il suo essere vestita con «un abito orientale», tanto da essere scambiata 

15  Ringrazio Anna di Castro per avermi segnalato la cronaca e l’articolo sull’evento, in F. Servi, 
Cenni storici sui moti rivoluzionari del 1799, in «L’Educatore Israelita», 14 maggio 1866, p. 135.

Fig. 6. Manifattura livornese (?), Mappà con stoffa detta ‘Indiana’, seconda metà sec. XVIII.



98 Dora Liscia Bemporad

Fig. 7. Manifattura livornese (?), Hitul con stoffa detta ‘Indiana’, seconda metà sec. XVIII.

Fig. 8. Manifattura livornese (?), Mappà composta da due stoffe dette ‘indiane’, inizio sec. XIX.



99Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena

per la Madonna di San Martino, la chiesa più vicina al Ghetto. Credettero che la 
Vergine in persona fosse intervenuta per impedire la devastazione, tanto che essi 
stessi, convinti da questa visione, riportarono i sefarim nella casa del rabbino.

L’episodio, al di là della curiosità, è interessante perché dimostra non solo i 
forti legami esistenti con Livorno, ma anche la presenza di individui vestiti all’o-
rientale che hanno portato con sé sia abitudini, sia abiti, sia probabilmente tessuti. 
Il celebre dipinto di Solomon Alexander Hart che riproduce l’interno del Tempio 
di Livorno in occasione della festa di Simhat Torà (New York, Jewish Museum) e 
che alcuni studiosi ritengono poco veritiero, trova invece conferma nella narra-
zione senese.

Giuseppe Zocchi ha dipinto scorci del porto di Livorno, in uno dei quali 
notiamo mercanti di origine orientale, e in uno in particolare si nota appoggiato 
al lato un rotolo di stoffa a motivi quadrettati, probabilmente in cotone stampa-
to. Questo particolare conferma anche l’ipotesi che fossero acquistati o vendute 
intere pezze utilizzate man mano che si presentava la necessità. Siena ne offre un 
ricco campionario, non di pregio in senso ampio del termine, ma di buona qualità 
e di grande interesse, perché, trattandosi di tessuti relativamente poveri, e quindi 
poco apprezzati dai collezionisti, altrove non sono stati conservati. 

Quindi la «collezione» senese è tanto più preziosa perché rara16. A questo si 
aggiunge che, mentre abbiamo un certo numero di esemplari noti sia attraverso 
manufatti, sia attraverso i campionari prima citati di altri centri europei, pochis-
simo sappiamo dell’Italia. Il nucleo senese di «indiane» rappresenta un capitolo 
importante della storia del costume e del tessile italiani ed in particolare di quello 
di Livorno, da cui questi cotoni provengono, così diverso e originale, così borghe-
se e popolare, rispetto a quello del resto della Toscana.

16  Di questi possiamo cercare di individuare alcuni gruppi: 1) tessuti che imitano i moduli dise-
gnativi di quelli in seta, con grandi fiori naturalistici appartenenti ad una tipologia che ha occupato 
i decenni centrali del Settecento; 2) tessuti con motivi a meandri, il classico motivo rococò che ha 
occupato il terzo quarto del Settecento; 3) una tipologia a piccoli moduli disposti su file parallele che 
può essere messo in rapporto ai disegni invalsi in epoca neoclassica; 4) motivi che non hanno alcun 
rapporto con la produzione aulica e che presentano motivi di frutti oppure uccellini e fiori evidente-
mente destinati ad abiti estivi forse di bambini o di ragazze giovani.





ENRICO FINK

Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  
musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

1. Introduzione – le registrazioni e l’informante

Fra le 1092 registrazioni di canti delle tradizioni ebraiche d’Italia effettuate da 
Leo Levi negli anni che vanno dal 1954 al 19621, 14 unità sono relative alle tradizio-
ni della comunità di Siena2. Furono registrate a Torino il 9 settembre 1956. La voce 
dello stesso Levi nell’introdurre le registrazioni parla di rito «italiano e sefardita»; 
le succinte descrizioni pubblicate nel catalogo descrivono queste registrazioni come 
«voce maschile – rito italiano», tranne due canti per il giorno di Kippur che vengono 
ascritti, invece, al rito sefardita. Sull’attribuzione al rito italiano e sefardita tornere-
mo in seguito. Riguardo alla «voce maschile», l’informante è, per tutte e quattordici 
le unità, Geremia Mario Castelnuovo: come sottolineato da Francesco Spagnolo3, 
le esigue indicazioni lasciate da Levi sui propri informatori rendono necessaria una 
qualche forma di indagine per capire quanto il materiale cui ci troviamo di fronte 
possa effettivamente essere rappresentativo di uno specifico repertorio, tanto più 
nel caso in questione, in cui le registrazioni sono poche, tutte cantate dalla medesi-
ma voce, e le fonti alternative a cui rifarsi per eventuali confronti sono scarse. 

Geremia Mario Castelnuovo nasce a Siena il 13 settembre 1915 da Azeglio 
Castelnuovo e Olga Procaccia4; suo nonno materno è Napoleone Procaccia, ca-

1  Le registrazioni sono descritte sommariamente dallo stesso Levi in L. Levi, Melodie Tradizionali 
Ebraico Italiane, in Studi e ricerche del Centro Nazionale di Studi di Musica Popolare (1948-1960), Roma, Ac-
cademia di Santa Cecilia, 1961, pp. 59-68. Per una analisi secondo una prospettiva etnomusicologica 
contemporanea, si veda F. Spagnolo, Musiche in contatto. Le tradizioni ebraiche in Italia nelle registrazioni di 
Leo Levi. Questioni metodologiche e prospettive di ricerca, in «EM, Annuario degli archivi di etnomusicologia 
dell’’Accademia musicale di Santa Cecilia», 2005, 3, pp. 83-107.

2  Centro nazionale studi di musica popolare, Catalogo sommario delle registrazioni 1948 – 1962; il 
centro internazionale per la musica tradizionale liturgica, costituzione, scopi, fonoteca, Accademia nazionale S. Ce-
cilia – RAI radiotelevisione italiana, Roma 1963, p. 174. Le registrazioni sono reperibili sull’Online 
Thesaurus of  Italian Jewish Music, uno strumento web messo a punto negli anni intercorsi fra il con-
vegno e la pubblicazione degli atti, che permette la rapida consultazione delle fonti legate ai repertori 
ebraici italiani, ricercabili per incipit, posizione nella liturgia, comunità di origine, informante e altri 
metadati di ambito liturgico ed etnomusicologico. La collezione senese del fondo Levi è reperibile 
nello specifico all’indirizzo https://jewishitalianmusic.org/thesaurus/items/show/1487.

3  F. Spagnolo, Musiche in contatto... cit., pp. 90-92.
4  Le informazioni qui raccolte sono state ottenute grazie ad alcune conversazioni con la figlia, 

Fiorella Castelnuovo, nella primavera e estate del 2020. Va il mio ringraziamento alla gentilissima 
Fiorella e ad Anna Di Castro che ci ha messo in contatto.

https://jewishitalianmusic.org/thesaurus/items/show/1487


102 Enrico Fink

poculto del Tempio di Siena, e da lui Geremia Mario è istruito per il bar-mitzwà. 
Fra l’altro, il padre Azeglio muore nell’epidemia di influenza spagnola quando 
Geremia ha appena tre anni, e il nonno resterà una figura centrale nella vita del 
bambino. Napoleone Procaccia veniva da Livorno (sui possibili influssi del rito 
livornese su quello di Siena torneremo in seguito), ma come si desume da nume-

Fig. 1. Napoleone Procaccia con la moglie (Museo ebraico di Siena, Anna di Castro).



103
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

rosi passaggi del Vessillo Israelitico5 – un periodico pubblicato in Piemonte a cavallo 
fra XIX e XX secolo, che riporta ampie corrispondenze dalle comunità ebraiche 
italiane su avvenimenti pubblici e privati, – aveva avuto tutto il tempo di impara-
re il rito senese; si era trasferito quando era stato assunto come shochet (macellaio 
rituale) e shamash (custode del Tempio) nel 1901, e piano piano aveva cominciato a 
partecipare alle ufficiature fino a venire nominato chazan (cantore) nel 1913. 

Dal momento del suo passaggio alla «maggiore età» religiosa (dunque il 
1928), Geremia Mario, sempre sotto l’egida del nonno, viene spesso chiamato in 
tewà come ufficiante e mantiene il ruolo di ufficiante volontario per tutta la vita: 
del resto è sempre rimasto ad abitare a Siena, e probabilmente le registrazioni di 
Leo Levi furono fatte presso la sede RAI di Torino perché Geremia in quegli 
anni si trovava spesso nel capoluogo piemontese per frequentare la famiglia di sua 
moglie, Marcella Servi (la cui famiglia era di Pitigliano, ma si trovava a Torino per 
esigenze di lavoro). Possiamo supporre, dunque, che Geremia Mario Castelnuovo 
fosse bene a conoscenza del minhag senese, così come questo risultava nella prima 
metà del ‘900. Resta la difficoltà data dal fatto che si tratta di un informante uni-
co; ma possiamo procedere per quello che è lo scopo di questo intervento, ovvero 
guardare più da vicino alcuni di questi canti e valutare l’immagine che del rito 
senese ci arriva dalle registrazioni del fondo Levi. 

2. Il rito senese fra tradizione italiana e sefardita

Lo stesso Levi propose una divisione dei repertori delle varie comunità ita-
liane in quelle che definì sei «tradizioni stilistiche»6, sovrapposte in una certa 
misura alla divisione rituale – in sintesi i riti: italiano; sefardita tirrenico; sefardi-
ta adriatico; APAM (acronimo di Asti, Fossano, Moncalvo); tedesco; italiano di 
Roma. Siena, in questo schema, ricade per Levi nel primo blocco, quello del rito 
italiano, distinto però dall’italiano di Roma, comunità originaria del rito medesi-
mo. Così Levi argomenta questa distinzione: «il più antico è certo quello roma-
no-italiano, sebbene a Roma, oggi, le influenze sefardite siano prevalenti in quello 
che è l’attuale rituale musicale della sinagoga maggiore»7. 

Il rito senese viene collocato da Levi all’interno di una zona «centro italia-
na», insieme al rito di Ancona e a quelli non più in uso già all’epoca di Levi, ma 

5  Ad esempio: «Il Vessillo Israelitico», XLIX (dicembre 1901), p. 448; LV (ottobre 1907), p. 588; 
LVII (ottobre 1909), p. 478; LXI (marzo 1913), p.198; LXI (giugno 1913), p. 370. La rivista è stata 
digitalizzata dal Centro di Documentazione Ebraica Contemporanea di Milano ed è disponibile onli-
ne: http://digital-library.cdec.it/cdec-web/biblioteca/vessillo-israelitico.html (27 luglio 2020, 16:45).

6  L. Levi, Italy – Musical tradition, in Encyclopaedia Judaica, IX, Keter, Jerusalem, 1971, pp. 1142-47. 
V. anche le considerazioni in F. Spagnolo, Musiche in contatto…, cit., pp. 95-96.

7  L. Levi, Canti tradizionali e tradizioni liturgiche giudeo-italane, rist. in Id., Canti tradizionali e tradizioni 
liturgiche, a cura di R. Leydi, Lucca, Libreria Musicale Italiana, 2002, pp. 67-88.

http://digital-library.cdec.it/cdec-web/biblioteca/vessillo-israelitico.html


104 Enrico Fink

testimoniati nelle sue registrazioni, di Pitigliano e Firenze. Una zona centro italia-
na, questa, che (discutendo di lettura cantata del testo biblico) Levi da una parte 
mette in relazione con un’area di diffusione del rito italiano più a settentrione, in 
Veneto ed Emilia e in particolare in Piemonte, ma che dall’altra, scrive, andrebbe 
considerata anche come area più prossima alla stessa Roma e al meridione d’Ita-
lia, una zona legata in qualche modo a una prima diffusione verso nord del rito 

romano8. L’effettiva tracciabilità di questa diffusione è tutta da dimostrare, ma 
una valutazione delle caratteristiche musicali del rito senese potrebbe rivestire un 
interesse anche più ampio di quello prettamente locale. 

Una delle questioni centrali da affrontare, nel considerare il repertorio se-
nese, è però quanto siano riscontrabili anche qui marcate influenze sefardite, sia 

8  V. anche L. Levi, Sul rapporto tra il canto sinagogale in Italia e le origini del canto liturgico italiano, in Id., 
Canti tradizionali…, cit., pp. 15-65.

Fig. 2. Le registrazioni senesi, nel catalogo pubblicato da Levi nel 1963 (cit., p. 174).



105
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

pure in misura, modo e provenienza diversi da Roma. La cosa appare subito evi-
dente dalla lista delle registrazioni, come risulta dal catalogo pubblicato da Levi 
(fig. 2): come già notato, due canti per la celebrazione del Kippur (nn. 798-799) 
vengono riportati come di tradizione sefardita. Il primo è il Kal nidre (in aramaico 
«Tutti i voti»), formula introduttiva al Kippur, che nella tradizione italiana è cantata 
invece in ebraico come Kol Nedarim; il secondo, El Norà ’Alilà («O Dio dalle gesta 
terribili»), che apre l’ultima ufficiatura della giornata di Yom Kippur. In origine di 
tradizione sefardita, questo piyut è entrato anche nell’uso delle comunità di rito 
italiano. 

Sarebbe per prima cosa necessario un esame dei vari libri e manoscritti di 
preghiera di provenienza senese, conservati in parte nell’archivio comunitario e 
in parte in collezioni estere, soprattutto a Gerusalemme e negli Stati Uniti. Mi 
riferirò qui ad alcuni manoscritti presenti nell’archivio a Siena, ma l’esame com-
pleto del materiale disponibile è ancora fra i desiderata, e comunque una trattazione 
completa esulerebbe dallo spazio concessomi per questo intervento. Saranno utili 
però anche alcuni brevissimi frammenti, per così dire, «micro» e «macro» storici 
intorno alla comunità di Siena (si veda l’analisi da parte di Francesco Spagnolo 
su quanto, per una ricerca etnomusicologica nell’ambito delle tradizioni musicali 
degli ebrei d’Italia, sia necessario sempre considerare l’interazione fra dimensione 
regionale, locale e financo familiare, oltre che la dimensione puramente rituali-
stica9).

Non risulta in letteratura l’istituzione di una sinagoga spagnola a Siena 
all’epoca del ghetto, così come invece accade a Firenze; forse case adibite 
a luogo di studio e luogo di preghiera per famiglie arrivate da poco e non 
residenti in ghetto, qualcuna delle yeshivot di cui si hanno frammentarie 
notizie10. Anzi, dopo un tentativo fallito di costruzione di una «sinagoga 
spagnola» nel 1658 si può supporre che un certo numero di famiglie di re-
cente immigrazione dalla penisola iberica abbandonino del tutto la città di 
Siena, come ricostruito da Nardo Bonomi Braverman11, anche a causa del 
cattivo rapporto con gli ebrei senesi. Non mancano ovviamente nei secoli 
a seguire famiglie di origine sefardita in città, spesso anche provenienti da 
Livorno e da Roma; ma il tutto non si trasforma in una presenza organizza-
ta, così come avviene ad esempio a Firenze (dove la Scuola Spagnola nasce 

9  F. Spagnolo, L’identità culturale degli ebrei italiani in una prospettiva regionale, in Musiche della tradi-
zione ebraica in Piemonte – le registrazioni di Leo Levi (1954), a cura di F. Segre, Roma, Squilibri, 2015, 
pp. 11-44.

10  P. Turrini, La comunità ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato dal medioevo alla restaura-
zione, Siena, Pascal, 2008. Per una visione d’insieme della storia della comunità senese, v. N. Pavon-
cello, Notizie storiche sulla comunità ebraica di Siena e la sua sinagoga, in «La Rassegna Mensile di Israel», 
1970, vol. 36, 7/9, pp. 289-313.

11  N. Bonomi Braverman, La comunità ebraica di Siena nel seicento e la disputa fra italiani e spagnoli. Il 
censimento, in «La Rassegna Mensile di Israel», 2015, vol. 81, 1, pp. 77–90.



106 Enrico Fink

Figg. 3a e 3b. Due pagine dai machazorim 
manoscritti dell’archivio ebraico di Siena.



107
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

in ghetto, accanto a quella Italiana e arriva nel tempo a essere predominan-
te, fino a che il rito sefardita diventa liturgia ufficiale del Tempio Maggiore 
alla fine del XIX secolo). Tutto ciò giustifica forse il mantenimento fino 
a oltre l’Emancipazione del rito italiano come liturgia adottata nel Tempio 
senese; ma non toglie possibili inf luenze sefardite sul rito, in particolare 
considerando la vicinanza del vicino centro di diffusione del mondo sefar-
dita, Livorno12. Per buona parte del XVIII e XIX secolo, molti dei rabbini 
a Siena sono originari della città o della vicina Pitigliano (non mancano 
figure educate lontano, dalla Francia al nord Italia)13, ma sicuramente l’in-
f luenza di Livorno si fa marcata nel XX secolo – livornese, fra gli altri è il 
rabbino Sitri14 (in carica a Siena dal 1900 al 1905), che convoca il l ivornese 
Procaccia, nonno di Castelnuovo e per lungo tempo capoculto, come si è 
visto sopra. Nato a Pitigliano, ma formatosi ebraicamente alla scuola di Elia 
Benamozegh a Livorno è il celebre Dante Lattes, che è rabbino di Siena, 
sia pure brevemente, fra il 1915 e il 1916. A partire dall’immediato dopo-
guerra e per tutta la seconda metà del XX secolo, poi, svolge le funzioni di 
capoculto il prof. Giuseppe Lattes, livornese; e non sorprende che oggi sia 
sefardita il rito in uso a Siena, fra l’altro diventata sezione della (ormai del 
tutto) sefardita Firenze. 

L’archivio della comunità senese conserva alcuni machazorim manoscrit-
ti, risalenti al termine del XVIII / inizio del XIX secolo. Le ufficiature di 
Kippur ivi contenute sono di impianto italiano: si veda, ad esempio, la pagina 
in fig. 3a, che riporta l’inizio delle ufficiature pomeridiane, in cui lo schema 
delle orazioni e letture indicato in alto in caratteri piccoli sotto il titolo, prima 
del testo della ‘amidà, che appare al centro in caratteri grandi, rispecchia fe-
delmente la liturgia di rito italiano e non quella sefardita. La pagina in figura 
3b, in cui figurano varie aggiunte di benedizioni al sovrano regnante, porta 
in quella che è forse un’aggiunta anche più tarda dell’originale redazione del 
manoscritto, in alto, il riferimento a Kol nedarim, e non Kal nidre come cantato 
nelle registrazioni di Levi. Si potrebbe dunque pensare che Castelnuovo, nelle 
sue registrazioni relative a Kippur, abbia fatto riferimento a una liturgia nove-
centesca, già trasformata rispetto a quella precedente. Ma non è detto: si veda, 
ad esempio, quanto scrive rav A. Somekh a proposito di un manoscritto della 
collezione Lehmann composto a Siena fra la fine del XVIII e l’inizio del XIX 
secolo, comprendente liturgie per il mese ebraico di Tishri (ovvero l’ambito 

12  Sul ruolo di Livorno come crocevia per la diffusione di musica (e non solo) sefardita, v. E. Se-
roussi, Livorno: A Crossroads in the History of  Sephardic religious music, in The Mediterranean and the Jews. 
Society, Culture and Economy in Early Modern Times, a cura di E. Horowitz e M. Orfali, Ramat Gan, 
Bar-Ilan University Press, 2002, pp. 131-154.

13  N. Pavoncello, Notizie storiche... cit., pp. 299-300.
14  «Il Vessillo Israelitico», XLIX (dicembre 1901), p. 448.



108 Enrico Fink

in cui ricade lo stesso Kippur): «Il rito liturgico risulta essere quello sefardita, 
non senza svariate influenze del rito italiano rintracciabili qui e lì, secondo 
un processo di commistione fra filoni diversi caratteristico delle comunità 
italiane specie in epoca tarda»15. 

Come già accennato, sarebbe necessario esaminare tutte le fonti dispo-
nibili relative al rito senese, per tentare di fornire un quadro un poco più 
preciso. Torneremo comunque più avanti, parlando delle melodie cantate da 
Castelnuovo, sulla ufficiatura senese di Kippur ; passiamo però prima a con-
siderare l’altro blocco significativo di registrazioni, quelle relative a Simchat 
Torà. 

3. Le haqafot di Simchat Torà

Se pure nella lista di Levi figurano come “di rito italiano”, sono senz’altro 
frutto di una complessa interazione che comprende anche Livorno le ben sei 
unità fra le quattordici registrazioni senesi, relative a pizmonim per la festa di 
Simchat Torà (nn. 792 – 797 in base alla numerazione del catalogo in fig. 2). Si 
tratta del giorno in cui si festeggia la conclusione e il contemporaneo nuovo 
inizio del ciclo annuale della lettura delle pericopi settimanali in cui è diviso il 
Pentateuco. Il rituale più diffuso per questa celebrazione è quello delle haqafot : 
una serie di circumambulazioni della sinagoga fatte portando in processione 
i rotoli della Torà, accompagnati da canti di solito costruiti su poemi contenti 
un ritornello ( pizmon) che viene cantato da tutta la congregazione16. Lo studio 
più approfondito su origini e modalità di diffusione di questa cerimonia è stato 
compiuto di A. Yaari in Israele negli anni ‘50 e ‘60, nell’ambito di un monumen-
tale lavoro di ricostruzione delle interazioni fra quella che oggi è Israele e la dia-
spora, dalla distruzione del secondo tempio fino al XIX secolo, in particolare 
tramite le attività di generazioni di shelichim, emissari verso i territori europei17. 

15  A. M. Somekh, Piyyutim inediti in un formulario italiano manoscritto dell’inizio del XIX secolo, in Scritti 
sull’ebraismo in memoria di Emanuele Menachem Artom, a cura di S. J. Sierra ed E.L. Artom, Ashdod, 
Pirsum Dror, 1996, pp. 282-303.

16  Il tema della circumambulazione in ambito ebraico, con particolare riferimento alla cerimo-
nia di Simchàt Torà, è affrontato sistematicamente da Rav Riccardo Di Segni, insieme a uno studio 
comparativo con altre tradizioni religiose, in R. Di Segni, La circumambulazione (haqqafah), in «La 
Rassegna Mensile di Israel», 1978, III serie, vol. 44, 4, pp. 283-218, e Id., La circumambulazione (ha-
qqafah) II parte – analisi comparativa, in «La Rassegna Mensile di Israel», 1978, III serie, vol. 44, 9-10, 
pp. 560-615. 

17  A. Yaari, Toldot hag Simchat Torà: hishtalshelut minhagaw betefutsot Yisrael ledorotehen [in ebraico], 
Gerusalemme, Mossad harav Kook, 1964, in particolare nel capitolo 30, Haqafot besimchat Torà, 
pp. 259-318. Più in generale sul ruolo degli shelichìm, si veda A. Yaari, Sheluhe Eretz Yisrael: toldot ha-
shlichut mehaaretz lagolà mechurban bayit sheni ʻad hameà hateshaʻ ʻesre [in ebraico], Gerusalemme, Mossad 
harav Kook, 1950/51. 



109
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

Yaari ha mostrato come a partire dal XVIII secolo, emissari delle comunità di 
Safed, Tiberiade, Gerusalemme siano stati il tramite di diffusione della forma 
oggi più diffusa della cerimonia delle haqafot, descritta inizialmente come uso 
del grande maestro cabalista, Itzhak Luria, l’Ari-zal (1534-1572), uso che finisce 
per assumere carattere normativo come molti degli usi dei maestri cabalisti del 
XVI secolo. 

Fra i più noti e influenti shelichim del ‘700 è il rabbino Chayim Yossef David 
Azulay (1724-1806), noto con l’acronimo Chidà, che nella seconda metà del secolo 
fu attivo in tutta Europa, ma in particolare risiedette a lungo a Livorno, dove pure 
senza assumere mai la carica di rabbino capo, fu per molto tempo guida spiri-
tuale, tanto che ancora oggi molta della liturgia di uso livornese risente della sua 
impronta. Nel suo libro Tzipporen Shamir (figg. 4a e 4b), Chidà pubblicò un ordine 
per la cerimonia delle haqafot, che afferma di aver composto a Livorno mentre era 

Figg. 4a e 4b. L’inizio dell’ordine delle haqafot scritto da Chidà, in Tzipporen Shamir (edizione di Am-
sterdam, 1829).



110 Enrico Fink

ospite di Michael Pereyra de Leon (e quindi, si ricava dalla sua autobiografia18, 
nel 1756-1757). Questa formulazione del Chidà è caratterizzata, fra l’altro, da una 
serie di invocazioni da dire dopo le varie circumambulazioni in cui si evidenzia la 
struttura cabalistica della cerimonia, associando ciascun giro a una sefirà secondo 
lo schema delle emanazioni divine insegnato dalla mistica ebraica. Per quanto 
questa forma cabalistica sia generalmente ormai poco seguita in Italia (a eccezione 
del rito di Roma, e in parte della stessa Livorno), la ritroviamo nel manoscritto 
che ancora oggi fa testo per l’uso di Siena e il cui originale è conservato dalla fa-
miglia Castelnuovo (fig. 5). 

L’influsso sefardita di Chidà tramite Livorno è dunque chiaramente presente 
a Siena anche per Simchat Torà. Ma non solo. Yaari offre una ben documentata ri-

18  Azulay scrisse un resoconto dei suoi viaggi come inviato dalla terra d’Israele in tutto il mondo 
dell’ebraismo del tempo; il diario è stato pubblicato nel 1879, a cura del rabbino livornese Elia Bena-
mozegh, ed è uscito in edizione critica italiana a cura e con traduzione di rav A. Somekh: C.Y.D. Azu-
lay, Ma’agal tov, il buon viaggio, a cura di A.M. Somekh, Livorno, Belforte, 2012.

Fig. 5. Una pagina dal manoscritto 
in uso a Siena per la cerimonia delle 
haqafot (l’originale è di proprietà dalla 
famiglia Castelnuovo).



111
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

costruzione di come vari shelichim siano presenti durante tutto il ‘700 nelle diverse 
comunità italiane, chiedendo sovvenzioni per le comunità ebraiche che in Eretz 
Yisrael hanno non poche difficoltà economiche, e diffondendo nelle medesime 
comunità gli insegnamenti e gli usi che risalgono all’epoca più fulgida del mistici-
smo di Safed, fra cui appunto il rituale delle haqafot per Simchat Torà; il passaggio 
di questi emissari è testimoniato a Siena anche nel marmo, nelle buche per le 
donazioni in favore dei poveri di Tiberiade e della terra d’Israele che sono ancora 
visibili fuori dal Tempio (fig. 6).

Fig. 6. Buca per le offerte per “i poveri della terra d’Israele”; ingresso della sinagoga, Siena (foto: 
Anna di Castro).

Eppure, in Italia era esistito, almeno per un secolo, un precedente rituale di 
haqafot per Simchat Torà, di origine probabilmente spagnola o comunque sefardi-
ta. Due sono le principali testimonianze in questo senso. Una, come notato da 
Edwin Seroussi19, è la circolazione di libri di preghiera di rito sefardita, a partire 
da un machazor stampato a Venezia nel 1591, poi copiato in numerosi formulari 
italiani ed europei, che includono una serie di poesie (per lo più testi risalenti 
alla produzione di paytanim spagnoli dell’XI e XII secolo) in funzione proprio di 

19  E. Seroussi, Incipitario sefardì: el canconiero judeospanol en fuentes hebreas (siglos XV-XIX), Madrid, 
Consejo Superior de Invastigaciones Cientificas, 2009, pp. 60-62.



112 Enrico Fink

pizmonim per le haqafot, comprendenti un’indicazione per la esecuzione musicale 
secondo la melodia (lachan) di canzoni in giudeo-spagnolo, evidentemente popo-
lari all’epoca (si veda in fig. 6 una pagina da un machazor veneziano del 1624, che 
riporta il testo apparso già nel 1591). 

Dalla posizione nel machazor risulta che questa cerimonia più antica si svol-
geva prima della ufficiatura pomeridiana (minchà) del giorno festivo: la cerimonia 

Fig. 7. Pagina iniziale 
dei pizmonìm dal Sefer 
tefilot lemo’adìm tovìm, 
Venezia, Pietro Alvise e 
Lorenzo Bragadin 1624.

Fig. 8. Sefer Hapizmo-
nim (secondo l’uso 
della comunità di 
Siena), Livorno, Car-
lo Giorgi 1772, (dalla 
National Library of  
Israel).



113
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

di origine luriana, invece, si svolge tipicamente di sera, dopo l’ufficiatura di arvit20. 
In effetti, oggi la tradizione più diffusa è quella di una cerimonia serale, tranne 
che in Italia dove ancora molte comunità sono use fare quello che si chiama giro dei 
sefarim al pomeriggio; e pomeridiana è la cerimonia cui si riferisce un libro di uso 
senese per Simchat Torà, pubblicato a Livorno nel 1772 e conservato oggi presso la 
Biblioteca Nazionale d’Israele a Gerusalemme (fig. 8), in cui figurano parte degli 
stessi pizmonim del machazor veneziano. L’altra testimonianza dell’esistenza di un 
rituale precedente, come ha notato nuovamente Seroussi21, è la dettagliata e poco 
lusinghiera descrizione che di un rito simile troviamo nel celebre testo La via della 
fede mostrata agli ebrei di Giulio Morosini nato Samuele Nachmias, allievo fra l’altro 
di Leon Modena, convertito al cristianesimo, che verso la fine del XVII secolo 
scrive un testo che, se nasce con il dichiarato intento di mostrare l’errore della pra-
tica dell’ebraismo e di condurre dunque i suoi ex correligionari alla conversione22, 
rimane per noi oggi una testimonianza preziosa di usi e costumi degli ebrei di 
Venezia risalenti alle memorie ebraiche di Morosini, ovvero alla prima metà dello 
stesso secolo. Ecco le parole di Morosini: 

«Dopo il mezzo giorno si và alla solita oratione Minchà [...] In quest’Oratione 
si fà l’incanto di tutti i libri, che, come si è ricordato, sono esposti 8 e 10 più 
e meno per chi gli ha da portare, e si danno al più offerente... Con tutti questi 
libri si fà la processione, e si gira più volte attorno la sinagoga... questa cerimo-
nia, che peraltro havrebbe del grave, non si fà senza tripudio, andandovi avanti 
i Cantarini, e Cantori in compagnia di molti plebeij, che credendo di haver buo-
na e soave voce, tutti uniti con gran confusione, cantano inni e compositioni 
fatte in rima, che per lo più contengono lodi di Dio, pregandolo per la ristau-
ratione del Tempio in Gierusalemme, per la venuta di Elia, con il loro Messia: 
non lasciano perrò con tali sacri cantici accoppiare il suono, e i versi di can-
zoni profane alla spagnuola, & anche Turchesca, che per brevità non riferisco. 
Dirò solamente, che in vedere il baccano, che si fà (dicono per allegrezza della 
Legge) ogn’uno vi può riconoscerla lontananza dal vero culto di Dio; interve-
nendovi di ogni sorte di natione, Spagnuoli, Levantini, Portoghesi, Tedeschi, 
Greci, Italiani, & altri, e cantando ogn’uno ad usanza propria: e perché non, 
adoprano instromenti, chi batte le palme alzando le mani, chi si batte le coscie, 
chi con le dita fa le castagnuole, chi suona la chitarra grattandosi il giuppone, 

20  Fra l’altro, Yaari (in Toldot... cit., pp. 276-279) illustra come sia in realtà un errore di copiatura 
dal diario manoscritto del più celebre allievo di Luria, Chayim Vital (1542-1620), ad aver fatto sì che 
la cerimonia venisse tramandata come da svolgersi la sera della festa, dopo arvit appunto; mentre 
l’uso di Luria pareva essere quello di farla a conclusione della festa, dopo l’arvit del giorno seguente. 

21  E. Seroussi, Ghetto soundscapes: Venice and Beyond, in Shirà Dvorà, a cura di H. Ishay, Beer Sheva, 
Mossad Bialik, 2019, pp. 157-171.

22  Il testo è carico di accuse verso il mondo ebraico che oggi possono a volte far sorridere, ma 
sono interne a una logica di persecuzione secolare e contengono accuse estremamente gravi: si veda 
A. Levi, La calunnia del sangue in Derekh Emunà (Via della fede – 1683) di Giulio Morosini alias Samuel 
Nachmias, in «La Rassegna mensile di Israel», 2016, vol. 82, 1, pp. 25-48.



114 Enrico Fink

fanno in somma con questi suoni, salti, e balli, con sconcerti di faccia, di bocca, 
di braccia, e di tutte le membra tal mostra, che sembra per appunto una mattac-
cinata di Carnevale. In diversi luoghi di Levante hò veduto sonarvi il cimbalo, 
mà la maniera di sopra è la più comune. In questo modo girano almeno sette 
volte per la sinagoga venendo da tutti baciati e ribaciati i libri della Legge con 
molta dimostratione di allegrezza, ma con grand’affettatione […]»23. 

La descrizione dell’apostata Morosini offre numerosi spunti di riflessione, a 
cominciare dalla conferma che la cerimonia da lui descritta si svolge al pomerig-
gio e non la sera come quella, luriana, che arriverà in Italia più tardi. Interessante è 
il fatto che vi partecipino «Spagnuoli, Levantini, Portoghesi, Tedeschi, Greci, Ita-
liani & altri», ovvero, si direbbe, che questa fosse una cerimonia unica che vedeva 
insieme le varie comunità interne al ghetto di Venezia, che di solito seguivano le 
ufficiature nelle diverse sinagoghe in uso all’epoca. Notevole, poi, è la descrizione 
di una manifestazione caotica, una «mattaccinata di Carnevale». Certo, bisogna 
tener conto dell’intento malevolo dell’autore, ma è possibile immaginare che la 
musica che Morosini ha ascoltato (e che ha probabilmente cantato) a Simchat Torà 
avesse in effetti caratteristiche di musica popolare, quasi di danza. Infine, con un 
occhio alla lista dei canti senesi, colpisce il riferimento a «composizioni fatte in 
rima» che pregano, fra l’altro, «per la venuta di Elia, con il loro Messia»: potrebbe 
trattarsi di una effettiva citazione del testo Mashiakh v’gam Eliyà che figura fra le 
registrazioni senesi, al n. 794 (fig. 2), e che è in effetti presente in machazorim ve-
neziani (fig. 7).

Se andiamo ora a considerare di nuovo il rito senese, così come ci appare dal 
manoscritto «Castelnuovo» (fig. 5) che risulta essere tuttora in uso, e che senz’al-
tro era il riferimento di Geremia Mario quando registrò i suoi canti per Leo Levi, 
appare evidente come la cerimonia veda confluire le due fonti: quella antica, che 
abbiamo chiamato «spagnola», con i vari pizmonim che sono in effetti una selezio-
ne di quelli presenti nel machazor veneziano e nelle sue varie versioni successive; e 
almeno parte delle invocazioni di Chidà, il quale in effetti nel suo Tzipporen Shamir 
non faceva indicazione alcuna di eventuali pizmonim, ma neanche li escludeva (le 
sue preghiere sono segnate da dirsi «dopo la prima haqafà, dopo la seconda haqafà, 
etc.»; ma niente dicono sullo svolgimento della circumambulazione medesima). 

4. La musica per le haqafot

Quale musica canta Geremia Mario Castelnuovo per i pizmonim? In figura 9a 
riportiamo una trascrizione del canto per il primo pizmon, Seu Shearim («Aprite le 
porte», n. 792, secondo il catalogo in fig. 2). Si tratta di una variante più semplice 

23  G. Morosini, Derekh emunà [in ebraico]. Via della fede mostrata a’gli ebrei, Roma, nella Stamparia 
della Sacra Congregazione de Propaganda Fide, 1683, p. 789.



115
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

Fig. 9a. Seu shearìm come cantata da G.M. Castelnuovo (trad. senese).

Fig. 9b. Seu shearìm come cantata da rav Belgrado (trad. fiorentina; trascritta coerentemente alla 
lezione di partiture manoscritte dell’archivio di Firenze, e trasposta un semitono sopra rispetto alla 
registrazione per facilità di confronto).

Fig. 9c. Seu shearìm come cantata dal cantore Isaac Algazi (trasposta una quarta sotto, per facilità di 
confronto).



116 Enrico Fink

della stessa melodia in uso a Firenze, registrata sempre da Leo Levi dalla voce del 
rabbino Fernando Belgrado (fig. 9b). Si vede, infatti, che la melodia Castelnuovo 
è sostanzialmente analoga, senza gruppetti e altre suddivisioni o variazioni con 
funzione di abbellimento, all’episodio «B1» della versione Belgrado. Lo stesso 
Belgrado registrò questa e le altre melodie per i pizmonim in versione fiorentina 
con il nome «antiche danze spagnole»: come ha notato Edwin Seroussi24, però, 
si nota una forte vicinanza con una versione registrata per la stessa poesia dal 
cantore Isaac Algazi nel 1927, la cui trascrizione riportiamo in fig. 9c. Potreb-
be darsi dunque, come ipotizzato dallo stesso Seroussi, che quella registrazio-
ne, commercializzata in un disco piuttosto popolare all’epoca, sia alla base della 
melodia fiorentina. Naturalmente ciò significherebbe che qualcuno, tra gli anni 
venti e trenta del Novecento, abbia coscientemente rielaborato la melodia Algazi, 
trasformandola dal suo originario modo minore in un brano tonale, e di tonalità 
maggiore, rendendola complessivamente adatta ai gusti della comunità fiorentina.

Una possibilità alternativa è che entrambe le versioni siano derivate da un 
«antenato» comune e le differenze siano il risultato della permanenza della melo-
dia in un ambiente sonoro diverso per varie generazioni – un processo di accul-
turazione in cui alcuni elementi melodici originali resistono, pur trasformandosi 
in base alla sensibilità musicale dell’ambiente circostante e dell’epoca. L’esistenza 
di una versione senese simile, ma non identica a quella fiorentina, potrebbe in-
dirizzare verso questa seconda ipotesi, ma è chiaro che la mancanza di versioni 
alternative del repertorio senese con cui confrontare e confermare la registrazione 
di Castelnuovo rende difficile ogni speculazione. 

Analogo discorso si può fare per il secondo pizmon, Shokhant Bassadè («O tu 
che abiti nel campo», n. 793, secondo il catalogo in fig. 2). Riportiamo la trascri-
zione del canto di Castelnuovo in figura 10a (cercando di rappresentare con i vari 
cambi di ritmo e tempo l’estrema libertà ritmica del canto originario) e la melodia 
cantata da Belgrado, trascritta seguendo la lezione di partiture corali manoscritte 
nell’archivio fiorentino in 10b. Anche qui si riscontra una coincidenza esatta in 
alcuni punti (vedi ad esempio misure 11-12 in fig. 10a e misure 9-10 in fig. 10b), 
una forte somiglianza in altri passaggi e alcune differenze fra la versione senese e 
quella fiorentina, dando la sensazione di uno stesso canto che nel corso di qualche 
generazione ha subito alcuni cambiamenti, ma ha mantenuto il medesimo carat-
tere. Anche di questa melodia esistono varianti nel repertorio sefardita di altri 
paesi25 e valgono sostanzialmente le riflessioni svolte per Seu Shearim. 

Giungiamo ora al terzo dei pizmonim, Mashiakh v’gam Eliyà («Il Messia e 
anche Elia»), cui si è accennato sopra. Questa melodia riveste un interesse par-
ticolare, perché ce n’è forse, come si è detto, una citazione in Morosini; perché 

24  Nelle note di accompagnamento a un CD di canti ebraici fiorentini e livornesi: E. Seroussi, 
Singing Dew; The Florence-Leghorn Jewish Musical Tradition, Beit Hatefutsot Records 0201, 2002. 

25  Ibidem.



117
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

Fig. 10a. Shokhant bassadè come 
cantata da G.M. Castelnuovo 
(trad. senese).

Fig. 10b. Shokhant bassadè come can-
tata da rav Belgrado (trad. fiorentina, 
trasposta una quinta in altro per faci-
lità di confronto).

Fig. 11. Mashiakh v’gam Eliyà  
come cantata da G.M. Castel-
nuovo (trad. senese).



118 Enrico Fink

è usato da Castelnuovo anche per il canto di un altro pizmon, il n. 796 Chushà 
leezrati («Accorri in mio aiuto»), e non solo, come vedremo; ma anche e soprat-
tutto per il carattere stesso della melodia, che nella sua semplicità assoluta pare 
uscito da un repertorio popolare di canzone o stornello italiano (vedi la trascri-
zione in fig. 11). 

Ascoltando questa registrazione, la mente corre subito a un altro famoso 
esempio di melodia popolare presente in un repertorio ebraico italiano, e precisa-
mente Bar Yochai di tradizione romana, poesia usualmente considerata fra i canti 
conviviali per il Sabato, ma testimoniata a Roma come elemento della mishmarà, 
la veglia tradizionale in occasione di feste familiari come un brit milà (circonci-
sione). Non si tratta in questo caso necessariamente di una effettiva somiglianza 
musicale fra i due brani, tale da far pensare a una origine comune: piuttosto di 
una certa affinità di carattere, una somiglianza stilistica. Francesco Spagnolo nota 
giustamente come il canto romano abbia somiglianze con una canzone popolare 
di origine abruzzese e di tradizione senz’altro non ebraica, «Sant’Antonio a lu 
desertu»26; e come in qualche modo il contenuto testuale dei due canti non sia poi 
così lontano, dedicato alle gesta iperboliche di un santo quello abruzzese, e quello 
ebraico invece a quelle di un antico rabbino, considerato dalla tradizione autore 
del testo centrale della mistica ebraica, lo Zohar, e come tale venerato in modo 
particolare dai maestri cabalistici di Safed (circolano fra l’altro, nella comunità di 
Roma, versioni parodistiche di Bar Yochai che accentuano, non è chiaro quanto 
consapevolmente, la somiglianza con «Sant’Antonio a lu desertu»). Le considera-
zioni svolte intorno a Mashiakh v’gam Eliyà possono però indurre a spingersi oltre, 
nella direzione del commento di Spagnolo. 

Sia pure con posizioni diversificate riguardo alle specifiche modalità, la sto-
riografia contemporanea è concorde nel ritenere che dalla fine del XVI secolo, 
l’arrivo in Italia della kabbalà di Safed coincida con una popolarizzazione della 
mistica ebraica, che comincia a diffondersi in tutti gli strati della società ebraica27. 
Attraverso canali che comprendono anche gli stessi shelichim di cui sopra, il pen-
siero, gli usi, le pratiche dei cabalisti del circolo luriano diventano estremamente 
famose a Venezia, in primis, e nel resto delle comunità italiane. Il maestro di Mo-
rosini, Leon Modena, ha lasciato nel suo testo Ari Nohem, rimasto manoscritto 
durante la sua vita, una descrizione caustica di quella che lui percepisce come 
ciarlataneria, con cui sedicenti discepoli dei rabbini di Safed si fanno strada nella 

26  F. Spagnolo, Musiche in contatto… cit., p. 105. 
27  L’argomento è ovviamente vastissimo, e altrettanto vasta la letteratura in proposito. V. ad 

esempio R. Bonfil, Change in the Cultural Patterns of  a Jewish Society in Crisis: Italian Jewry at the Close of  
the Sixteenth Century in «Jewish History», 1988, vol. 3, 2, pp. 11-20; M. Idel, Italy in Safed, Safed in Italy: 
toward an interactive history of  sixteenth-century Kabbalah, in Cultural Intermediaries; Jewish Intellectuals in Early 
Modern Italy, a cura di D.B. Ruderman e G. Veltri, Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 
2004, pp. 239-269.



119
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

comunità veneziana28. Certamente l’opinione di Leon Modena era condiziona-
ta anche da una forma di concorrenza nei confronti di questi nuovi arrivati, in 
particolare nell’ottenere il favore e il sostegno delle famiglie più facoltose della 
comunità. Ma se possiamo credergli almeno in parte, la devozione che si diffonde 
in Italia verso i maestri di Safed non è dissimile da una certa devozione popolare 
verso i santi in ambito cristiano. 

Modena è particolarmente noto a chi si occupa di storia della musica ebraica 
per il suo desiderio di rinnovare il culto ebraico con l’introduzione della polifonia, 
arte nella quale lo stesso Modena si cimentava spesso (celebre il suo sostegno a 
Salomone Rossi relativamente al suo Shir Hashirim Asher Lishlomoh29). Rileggendo 
le parole di Morosini su Simchat Torà a Venezia nella prima metà del Seicento, con 
in mente le melodie popolari di Mashiakh v’gam Eliyà (ma anche Bar Yochai, per 
quanto non afferente alla stessa cerimonia), si potrebbe pensare che l’esigenza di 
ascoltare in sinagoga musica nuova si avvertisse non solo fra gli amanti della ars 
nova e della musica «alta», ma anche in ambiti meno colti della comunità; e che 
brani come i due citati siano specchio di una fase di rinnovamento per così dire 
«popolare» almeno di alcune cerimonie sinagogali e paraliturgiche. 

Naturalmente, allo stato si tratta semplicemente di una possibile direzione 
di ricerca, ma che varrebbe la pena di approfondire: si potrebbe ritenere cioè che 
mentre Modena e altri progettavano una trasformazione in senso colto della mu-
sica sinagogale, la diffusione della kabbalà nel XVII e XVIII secolo abbia lasciato 
traccia nei repertori musicali degli ebrei italiani sotto forma non solo di piyutim 
carichi di significati simbolici, ma anche di danze e melodie popolaresche. Lo 
stesso Morosini cita una specifica celebrazione di Simchat Torà a Venezia nel 1628, 
in cui sotto la spinta fra l’altro di Modena, la cerimonia delle haqafot avvenne così:

«In quell’anno […] fecero nella Scuola Spagnuola (ricchissimamente apparata, 
& adornata di gran argenterie, e gioie) fare due Cori ad usanza nostra per li 
musici, e le due sere cioè nell’ottava della festa Scemini Nghatzèret, e Allegrezza 
della Legge, si cantò in musica figurata in lingua Ebraica parte della Ngharbith, e 
diversi salmi, e la Minchà cioè il Vespero dell’ultimo giorno con musica solenne, 
che durò alcune hore della notte, doue vi concorse molta nobiltà di signori, e di 
Dame con grand’applauso, sì che vi conuenne tenere alle porte molti Capitani 
e Birri, acciò si passasse con quiete. Tra gl’istromenti fù portato in sinagoga 
anche l’Organo, il qual però non fù permesso dai Rabbini che si sonasse per 
essere instromento che per ordinario si suona nelle nostre Chiese – Ma che? 
Tutto questo fù un fuoco di paglia [...]»30. 

28  Per una storia del testo, della sua composizione e della sua ricezione, v. Y. Dweck, The Scandal 
of  Kabbalah: Leon Modena, Jewish Mysticism, Early Modern Venice, Princeton-Oxford, Princeton Univer-
sity Press, 2011.

29  Vedi, ad esempio, D. Harràn, Salamone Rossi, Jewish musician in late Renaissance Mantua, Oxford, 
Oxford University Press, 2003.

30  G. Morosini, Derekh emunà… cit., p. 793.



120 Enrico Fink

Parrebbero dunque fronteggiarsi, proprio nell’agone della festa di Simchat 
Torà, diverse intenzioni: quella del circolo intorno a Modena, volta verso la poli-
fonia e l’arte musicale colta, quella dei «molti plebeij» descritti sopra che in questa 
(relativamente nuova) festa sono usi ormai fare musica di natura più popolare, 
quella di altri rabbini preoccupati più che altro di non ammettere strumenti e 
novità poco consone alla solennità del rito sinagogale. La lontana eco di questo 
scontro si può, forse, avvertire nella varietà e complessità dei diversi repertori 
italiani per le haqafot.

5. le registrazioni senesi relative a Yom Kippur

Il numero 799 del catalogo Levi è il già citato piyut El Norà ‘Alilà. Le melo-
die diffuse nel mondo sefardita per questo canto molto popolare hanno spesso 
una qualche familiarità fra di loro (comprese le tre trascritte da Idelsohn nel suo 
Thesaurus31); una familiarità che si ritrova anche in una melodia presente nel rito 
livornese32, incisa fin dal 1931 da Rav Prato33 e diffusa in molte comunità italiane 
(un tema del repertorio «condiviso pan-italiano» come definito da Spagnolo34). La 
registrazione di Castelnuovo, invece, utilizza nuovamente la melodia già incontra-
ta per i pizmonim di Simchat Torà, Mashiakh v’gam Eliyà e Chushà leezrati. E l’aspetto 
particolarmente interessante della questione è che, in effetti, una comparazione 
delle due melodie, quella «pan-italiana» e questa così presente nelle registrazioni 
di Castelnuovo, mostra notevoli analogie. 

Consideriamo infatti le figg. 12 e 13, in cui le melodie sono state riportate 
a una stessa tonalità per facilitare il confronto. L’andamento ternario è comune 
a entrambe le melodie. L’episodio A1 viene ripetuto uguale in A2 nella versione 
«pan-italiana»; in quella Castelnuovo, a2 è sostanzialmente identica ad A2 ma si 
presenta come una variazione di un precedente a1, leggermente diverso da A1 
(termina sul terzo grado invece che sulla tonica, stilema del resto assai comune 
in ripetizioni di questo tipo). L’unica differenza, in realtà non particolarmente 
marcata, è sull’episodio B, che nella versione «pan-italiana» è una frase unica, 
che parte dal quarto per arrivare al quinto grado, con un passaggio sul sesto; in 
quella Castelnuovo è formato da due frasi, b1 e b2 (forzando così una ripetizione 
dell’ultimo verso del testo), in cui b1 arriva al quarto grado e b2, passando per il 

31  A.Z. Idelsohn, Hebräisch-Orientalischer Melodienschatz. Band IV: Gesänge der orientalischen Sefardim, 
Jerusalem-Berlin-Wien, Benjamin Harz Verlag, 1923, p. 224 (nn. 308-310).

32  Riportata in F. Consolo, Sefer shire yisrael. Libro dei canti di Israele. Antichi canti liturgici del rito 
degli ebrei spagnoli, Firenze, Tipografia Bratti & C., 1892. In questo volume, il musicista anconetano 
Consolo raccolse melodie in uso a Livorno nella seconda metà del XIX secolo.

33  Rav Prato incise nel 1931 una serie di canti ebraici, molti dei quali di tradizione livornese e 
fiorentina, con arrangiamento per organo e voce. Le registrazioni sono disponibili online sul sito 
www.torah.it.

34  F. Spagnolo, Musiche in contatto… cit., pp. 97-98.

http://www.torah.it


121
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

sesto, termina al quinto come B. La conclusione C-D è sostanzialmente analoga 
a c-d; solo la fine della cadenza (dal quinto grado alla tonica) è una semplice scala 
discendente in d, mentre compie un caratteristico «salto» in D. Interessante anche 
notare che proprio nella chiusura della registrazione, ripetendo un’ultima volta 
la melodia per un ritornello finale, Castelnuovo chiude con la cadenza della ver-
sione «pan-italiana» (l’episodio D) invece che con quella usata fino a quel punto 
(l’episodio d). Di nuovo, il fatto che la registrazione di Castelnuovo non abbia altri 
riscontri indipendenti rende difficile fare alcuna ipotesi sulla casualità o meno di 
questa somiglianza fra le due melodie. E anche in questo caso, la questione appare 
meritevole di approfondimento. 

Un ulteriore aspetto della singolare vicenda appare considerando il manoscrit-
to usato per le ufficiature di Kippur e conservato nell’archivio senese. Le pagine che 
riportano El nora ‘alilà (fig. 14a e 14b) mostrano alcune aggiunte posteriori. Nella 
seconda pagina, una mano (che forse è la stessa che nelle righe sottostanti aggiunge 
notazioni cabalistiche al testo della ‘amidà) aggiunge due strofe al testo della poesia. 
Si tratta di strofe che abitualmente si trovano nei formulari di preghiere, ma sono 

Fig. 12. El Nora ‘Alilà in versione “pan-italiana”.

Fig. 13. El Nora ‘Alilà cantata da Castelnuovo con la melodia di Mashiakh v’gam Eliyà.



122 Enrico Fink

Fig. 14a e 14b: El nora ‘Alilà nel manoscritto conservato nell’archivio della comunità di Siena.

forse spurie35; nella prima pagina, all’inizio del testo, quella che, ancora, potrebbe 
essere la stessa mano, fornisce una indicazione melodica: lachan (melodia di) Yah 
shema’ evionkha. E qui torna la questione già dibattuta, della collocazione delle of-
ficiature in ambito italiano o sefardita: Yah shema’ evionkha è un brano introduttivo 
alle selichot dell’ufficiatura pomeridiana di Kippur nella tradizione sefardita, che non 
appare nel rituale italiano, mentre, ricordiamo, di impianto fortemente italiano è la 
liturgia esposta nel manoscritto. L’indicazione potrebbe anche essere stata aggiunta 
in un momento in cui l’influsso (livornese?) sefardita cominciava a farsi dominante. 

Dal punto di vista del canto, poi, se andiamo a vedere sul Consolo, troviamo 
per Yah shema’ evionkha l’indicazione che si deve usare la stessa melodia di un altro 
piyut, haneshamà lakh. E seguendo questo lungo percorso troviamo finalmente una 
melodia, ovvero la benedizione sacerdotale, che... è quella usata da Castelnuovo 
per il primo canto delle registrazioni senesi, che pure sono indicate da Levi come 
«rito italiano»! Di Yah shema’ evionkha esiste anche, presso la fonoteca della Natio-

35  Rav Artom informa che «l’autore dell’inno è Moshè ibn ‘Ezrà, poeta grammatico e filosofo, 
nato a Granada tra il 1055 e il 1060 e morto dopo il 1138 […] Le iniziali delle prime sei strofe formano 
l’acrostico “Moshe chazaq”, che allude al nome dell’autore; nelle nostre edizioni seguono altre due 
strofe, fuori acrostico, che sono, a quel che pare, spurie», in Machazor di rito italiano secondo gli usi di tutte 
le Comunità, III, Kippur, testo riveduto tradotto e annotato da M. E. Artom, Roma, Carucci, 1988.



123
Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo):  

musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi

nal Library of Israel, una registrazione recente di Daniele Bedarida, secondo il 
rito livornese, che in effetti rispecchia da vicino la melodia indicata nel Consolo. 

6. Conclusioni

Questo intervento ha già abbondantemente superato le dimensioni previste, 
senza aver avuto modo di toccare alcune registrazioni che, senz’altro, avrebbero 
meritato un accurato esame: ad esempio, Et sha’arei ratzon, altro esempio di brano 
forse «pan-italiano» e di compresenza nei riti sefardita e italiano, in momenti 
liturgici differenti; o la splendida Chi sapera chi intendera, versione senese del Echad 
Mi Yodea della celebrazione pasquale ebraica. Abbiamo comunque visto come 
gran parte delle melodie registrate da Levi dalla voce di Castelnuovo mostrino 
legami molto forti con le vicine comunità sefardite di Livorno e Firenze, più che 
con il rito italiano. Paradossalmente, invece, la melodia usata da Castelnuovo per 
Kal Nidre (canto che si «dichiara» sefardita fin da subito) è quasi coincidente con 
quella usata da Azeglio Servi per il Kol Nedarim di rito italiano di Pitigliano36. 

Come già detto, una riflessione compiuta sulle varie componenti rituali della 
tradizione senese dovrà passare per un’analisi accurata di molte fonti scritte reperi-
bili, oltre che a Siena, in Israele, negli Stati Uniti e non solo. Dall’ascolto delle regi-
strazioni effettuate da Levi per la voce di Geremia Mario Castelnuovo, però, possia-
mo concludere già che la rete di relazioni fra melodie in uso per un rito e l’altro crea 
nel repertorio senese, così come giunto al XX secolo, un panorama difficilmente 
definibile, in cui le categorie «sefardita» o «italiano» paiono perdere di significato e 
in cui risulta impossibile descrivere il materiale se non in termini di complessità, di 
successione di casi singoli e non necessariamente corrispondenti a una logica gene-
rale. Un repertorio dunque non incasellabile, ma non per questo meno affascinante.

36  Come registrato nella raccolta Levi, e consultabile sull’Online Thesaurus of  Italian Jewish 
Music (v. n. 2 sopra) all’indirizzo https://jewishitalianmusic.org/thesaurus/items/show/2373.

Fig. 15. La melodia di Haneshama Lakh dal libro di Consolo (cit.).

https://jewishitalianmusic.org/thesaurus/items/show/2373




PIERGABRIELE MANCUSO

L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena:  
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

Introduzione 

La comunità ebraica di Siena si pone all’interno del mosaico ebraico ita-
liano in una posizione, tutto sommato, piuttosto periferica e marginale. La Sie-
na ebraica, volendo semplificare al massimo una storia complessa, sperimenta, 
storiograficamente parlando, una posizione dicotomica, essendo una comunità 
relativamente minore, se posta in relazione al quadro ebraico peninsulare, ma 
che cresce e vive in uno dei principali centri urbani italiani, la città di Siena. Tale 
condizione – ci permettiamo ancora di sintetizzare – Siena ebraica la condivide 
almeno in parte anche con la Firenze ebraica, che perlomeno fino alla fine del 
XIX secolo – ossia nel momento in cui il suo ghetto, una volta abolito, viene 
anche abbattuto – raramente sale agli onori degli annali della storia ebraica na-
zionale1. 

Il ghetto di Siena, come si sa, nasce sostanzialmente di riflesso rispetto a 
quello di Firenze: tra il 1560 e il 1570 Cosimo I de’ Medici, da poco elevato al ruo-
lo granducale dal Papa, dava inizio, forse anche quale prova di fedeltà alla Chiesa 
controriformata, a una sistematica analisi della popolazione ebraica di stanza nei 
suoi territori (a esclusione di Pisa e Livorno, che, come sappiamo, non vedranno 
mai le porte del ghetto), un censimento con cui l’amministrazione medicea – nello 
specifico il Magistrato Supremo – intende sia descrivere la fisionomia demogra-
fica ed economica degli ebrei in Toscana, come anche raccogliere tutte quelle 
informazioni potenzialmente utili alla definizione di un quadro storico-giuridi-
co, in base al quale giustificare l’introduzione del ghetto all’interno del sistema 

1  Per quanto riguarda la storia dei ghetti fiorentino e senese esiste tutto sommato una bibliogra-
fia generosa, le cui principali opere, da cui si è attinto in questa sede, sono quelle di U. Cassuto, Gli 
ebrei a Firenze nell’età del Rinascimento, Firenze, Galletti e Cocci, 1918; S. Siegmund, The Medici State and 
the Ghetto of  Florence, Stanford, Stanford University Press, 2006; O. Fantozzi Micali, La segregazione 
urbana. Ghetti e quartieri ebraici in Toscana, Firenze, Alinea, 1995; M. Bini, La città degli ebrei: Firenze dal 
ghetto alla edificazione del Gran Tempio, Firenze, Alinea, 1994; P. Turrini, La comunità ebraica di Siena – I 
documenti dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restaurazione, prefazione di M. Ascheri, Siena, Pascal, 
2008. 



126 Piergabriele Mancuso

di governo mediceo, fino a quell’epoca abbastanza tollerante nei confronti della 
minoranza ebraica2.

Il ghetto di Firenze e subito dopo quello di Siena nascono ufficialmente a segui-
to delle reiterate violazioni da parte ebraica delle condotte concesse fino a quel mo-
mento, violazioni che ovviamente non potevano che interessare e riguardare che una 
parte assolutamente minoritaria della popolazione ebraica, ma che divengono agli 
occhi e nella mente di una leadership sempre più spregiudicata e ambiziosa, motivi 
più che sufficienti per dare inizio alla complessa macchina della segregazione ebraica. 

Stabilire un ghetto – mi si permetta di sottolineare, infine, prima di adden-
trarci nell’analisi della materia musicale oggetto di questo contributo – significava 
a Firenze, come a Siena, come del resto in qualsivoglia altro stato o territorio, por-
re in essere una serie di misure di eccezionale gravità, come ad esempio, in primis, 
la confisca, nei confronti di proprietari cristiani, delle aree in cui sarebbe sorto il 
ghetto; in secondo luogo, nondimeno, il trasferimento coatto di ebrei, che fino a 
quell’epoca avevano vissuto più o meno liberamente, spesso intrecciando rappor-
ti stretti e assolutamente virtuosi, sia a livello persone che professionale, con la 
popolazione cristiana; significava, inoltre, disconoscere una serie di accordi (non 
solo le formali condotte concesse ai titolari di banco) con le quali lo stato mediceo 
aveva assicurato a specifici gruppi ebraici il diritto di risiedere e operare in speci-
fiche aree del ducato. Per quanto, di fatto, compreso nelle prerogative principe-
sche, per rescindere tali obblighi era necessario porre all’attenzione dell’opinione 
pubblica una serie di fatti specifici, di violazioni compiute dalla minoranza su cui 
si intendeva intervenire, dimostrare come tutti i provvedimenti presi contro i fuo-
chi ebraici di stanza nel territorio mediceo fossero non opzionali, ma necessari, 
dovuti, voluti in ultima sintesi, dalla minoranza stessa, sulla quale essi sarebbero 
ricaduti. «Montare una caso», diremmo oggi più informalmente, convincere la 
popolazione di qualcosa che in realtà non esiste, una strategia che, ieri come in 
passato, ha sempre dato carta bianca al potere costituito. 

Se a Venezia il ghetto nasceva perché alcuni cristiani, sia uomini che donne, 
erano stati trovati  –  interessante notare –  a cantare all’interno delle sinagoghe 
(fatto questo di cui non esiste alcuna testimonianza nelle carte d’archivio, né se-
renissime, né inquisitoriali3), a Firenze, e immediatamente Siena, il ghetto viene 

2  Le informazioni offerte dagli amministratori locali circa gli ebrei e successivamente raccolte dal 
Magistrato Supremo, uno dei principali rami della burocrazia medicea con compiti primariamente di 
controllo del territorio, furono raccolti in due volumi, oggi conservati presso l’Archivio di Stato di 
Firenze Magistrato Supremo, voll. 4449-4450. Tutta la documentazione, il testo in latino-italiano con 
sinossi di ogni singola unità documentale, è in corso di pubblicazione e apparirà, corredata da una 
corposa introduzione, per i tipi di Brepols a cura dell’autore del presente contributo. 

3  Archivio di Stato di Venezia, Senato, Terra, reg. 19, f. 78r-v. Vedi anche D. Calabi, The ‘City of  
the Jews, in The Jews of  Early Modern Venice, a cura di R.C. Davis – B. Ravid, Baltimore, Johns Hopkins 
University Press, 2001 pp. 31–49; Id., Venezia e il ghetto: Cinquecento anni del “recinto degli ebrei”, Torino, 
Bollati Boringhieri, 2016.



127
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

stabilito, come detto, a causa di supposte intemperanze da parte di banchieri e 
prestatori ebrei. Una parte per il tutto, le colpe (anche presunte) dei pochi a disca-
pito di tutta l’ecumene ebraica di stanza nello stato. 

Dal ghetto alla città

La comunità ebraica senese si sviluppa, come noto, attorno a un nucleo 
ebraico di origine italiana, gli italkim, la parte principale e demograficamente pre-
ponderante della popolazione ebraica toscana, le cui consuetudini rituali, in par-
ticolar modo per quanto riguarda la componente melodico-musicale, si sono svi-
luppate in parallelo – alcuni dicono indipendentemente, altri ancora sostengono 
addirittura ben prima, – a quelle dei riti spagnolo/sefardita e tedesco/ashkenazita. 
Non è questa la sede per esaminare la complessa questione riguardante la ritualità 
del gruppo ebraico senese, la sua porosità nei confronti di altre tradizioni rituali 
(in particolar modo delle tradizioni sefardite, su cui ritengo sia necessaria una 
disamina attenta, sempre per quanto concerne l’aspetto rituale-musicale), quanto 
di andare ad analizzare un evento specifico e assolutamente unico negli annali 
della comunità senese, ossia l’inaugurazione della nuova sinagoga nel 1786, in spe-
cial modo per quanto riguarda l’allestimento musicale, estremamente complesso 
e per certi aspetti, come vedremo nel dettaglio più avanti, eccezionalmente lungo 
rispetto a simili manifestazioni in altre città italiane. Quella del 1786 non fu la 
prima cerimonia sinagogale in cui venne eseguita musica cosiddetta colta; non fu 
l’unica, né tantomeno l’ultima, dato che una decina di anni più tardi, lo vedremo 
nel dettaglio più avanti, un’esecuzione musicale assai simile ebbe luogo negli stessi 
spazi della «sinagoga nuova», a opera degli stessi compositori, Volunio Gallichi in 
primis, e buona parte degli stessi esecutori. 

Prima di procedere all’esame dei fatti e dei documenti, mi si permetta di fare 
due precisazioni. Innanzitutto, quello di Siena, per quanto unico nel suo genere, 
non fu il primo caso in cui venne eseguito un repertorio musicale colto all’interno 
di un ghetto italiano. Come ben evidenziato da una messe ricchissima di studi pre-
gressi, ma in particolar modo dai compianti Israel Adler e Don Harran per quanto 
riguarda il panorama ebraico peninsulare, fenomeni di esecuzioni musicali colte 
nei ghetti italiani si registrano a partire perlomeno fin dalla prima metà del Seicen-
to, sia nel quadro di produzioni di eccezione, di inconsueta complessità esecutiva 
(categoria questa in cui penso si possano annoverare gli oramai più che noti salmi 
ebraici di Salomone Rossi [1622/1623], gli Ha-shirim asher li-Shelomoh, probabilmen-
te il caso più noto di introduzione di musica complessa-colta all’interno di un milieu 
sinagogale4) – sia nell’ambito, in epoca più tarda, in particolar modo il primo ‘700, 

4  Circa Salomone Rossi, la pubblicazione degli Ha-shirim e la collaborazione con il rabbino ve-
neziano Leon Modena esiste una ricca messe di studi, sopra i quali spicca, per qualità della ricerca e 
spettro di indagine, il lavoro di D. Harràn, Salamone Rossi – Jewish Musician in Late Renaissance Mantua, 



128 Piergabriele Mancuso

di composizioni di matrice melodrammatica e sinfonica che venivano eseguite per 
determinate celebrazioni del calendario ebraico, di norma per volontà delle istitu-
zioni benefico-devozionali – confraternite e accademie – e non in contravvenzio-
ne, come invece era risultato con le esperienze del secolo precedente, con le norme 
dell’osservanza religiosa. Alla fine del Settecento, insomma, all’epoca in cui a Siena 
si organizzava la dedicazione della sinagoga nuova, composizioni colte create sul 
modello del repertorio musicale non ebraico (come accennato prima, sia quello 
strumentale-sinfonico che vocale-melodrammatico) erano ben note all’ecumene 
ebraico-italiana e la loro esecuzione si può dire fosse una pratica ben consolidata e 
generalmente ben accetta anche da parte della classe rabbinica. 

In secondo luogo, alla fine del Settecento, anche laddove le restrizioni e le 
interdizioni contro gli ebrei non erano state formalmente abolite e forme più o 
meno volontarie di ghettizzazione continuavano a sussistere, l’inaugurazione di 
un nuovo luogo di culto, come del resto la dedicazione di una sinagoga a seguito 
di lavori di ristrutturazione, si configuravano il più delle volte come momenti di 
apertura nei confronti della popolazione non-ebraica, occasioni in cui si forma-
lizzava l’adesione da parte della minoranza ebraica alla vita del gruppo maggiori-
tario e del tessuto societario non-ebraico. Eventi di questo genere diverranno nel 
secolo seguente eventi di ben più ampia magnitudine, in non pochi casi occasioni, 
quasi eventi mondani, in cui la tradizionale sinagoga veniva rimpiazzata, prima 
idealmente, poi anche fisicamente, da «templi» – termine questo che l’ebraismo 
italiano mutuava direttamente dalle correnti riformiste del giudaismo nord-euro-
peo – di ben più ampie dimensioni (si pensi ai templi/sinagoghe di Trieste, Roma, 
Firenze, come del resto anche il caso del «fallito» tempio torinese, quello della 
Mole Antonelliana) – nella cui rinnovata estetica e soprattutto nelle cui spropor-
zionate volumetrie il giudaismo emancipato o prossimo all’emancipazione cer-
cava di definire nuove coordinate identitarie, spirituali e culturali in senso lato5. 

Ciò che avvenne nel ghetto di Siena nel 1786 fu qualcosa che si pone a ca-
valiere tra queste due modalità celebrative: non un nuovo «tempio» che viene a 

New York, Oxford University Press, 1999. Molto interessante, più da un punto di vista di storia della 
disciplina musicologica che dell’analisi vera e propria, è il capitolo in A.Z. Idelsohn, Storia della musica 
ebraica, a cura di A. Jona, Firenze, Giuntina, 1994, pp. 176-181. Per una più generale disamina del ruolo 
della musica nel periodo della prima modernità, rimando a J.R. Jacobson, Art music and Jewish culture 
before the Jewish Enlightenment: negotiating identities in Late Renaissance Italy, in The Cambridge Companion to 
Jewish Music, a cura di J.S. Walden, Cambridge, Cambridge University Press, 2015, pp. 143-155.

5  Si trattò di un fenomeno che interessò tutta la comunità ebraica, ovviamente a gradienti diversi e 
con soluzioni diverse. La costruzione di nuovi luoghi di culto di straordinarie proporzioni, soprattutto 
se posti in relazione ai luoghi di devozione tradizionale, ebbe notevoli ripercussioni nell’osservanza 
degli antichi costumi liturgici; un rapporto questo, per certi aspetti, conflittuale quanto dialettico, a 
ogni modo non ben sceverato. Per quanto concerne la nascita dei templi moderni, si veda B.L. Stiefel, 
Jews and the Renaissance of  Synagogue Architecture. 1450-1730, Londra-Brookfield, Pickering & Chatto, 
2014, specialmente le pp. 61-82, e S. Coenen Snyder, Building a Public Judaism. Synagogues and Jewish 
Identity in Nineteenth-Century Europe, Cambridge (MA) – Londra, Harvard University Press, 2013. 



129
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

prendere forma all’esterno di un ghetto abolito se non addirittura fisicamente de-
molito, quanto un luogo di culto tradizionale nuovo, ancora una «sinagoga», le cui 
forme si rifanno agli stilemi espressivi del neo-classicismo, nella quale si esprime 
il nuovo, ancora timido invero, corso dell’ebraismo italiano, prossimo all’eman-
cipazione (un processo questo particolarmente arduo per la Siena ebraica, visti i 
tragici eventi del 1799 con le fiammate antisemite delle infami manifestazioni del 
cosiddetto «Viva Maria»)6.

Forme e modi della cerimonia di dedicazione 

Ciò che distingue la cerimonia senese del 1786 da buona parte delle prece-
denti, ma anche susseguenti forme di dedicazione di luoghi di culto ebraico, per-
lomeno in Italia, è la sua smisurata durata, come si è sopra accennato, iniziando 
questa la sera del 24 maggio, un giovedì, e dovendo terminare solo alla viglia del 
successivo martedì 29 maggio; una sorta di piccolo tour de force dedicatorio-devo-
zionale che vide la partecipazione di un numero davvero elevato di correligionari 
e non-ebrei. 

Ricaviamo queste informazioni da due testimoni principali: il Seder zemirot 
we-limmud («Ordine dei canti e delle preghiere/studi»), un bel libercolo di 88 pagi-
ne, stampato a Livorno nel 1786 ed edito dai senesi Yedidiah ben Rafa’el Salomon 
(già rabbino ad Alessandria, poi a Vercelli nel 1757, poi successivamente a Siena, 
nel 1783 convolato a nozze con Miriam Gallico), e Itzhak Hayyim de Medina, 
intellettuale e musicofilo; e un testo manoscritto, ora conservato presso la Biblio-
teca Nazionale di Gerusalemme, il ms. NIL, Mus. Dep.2 – IT. 337, contenente 
tutte le composizioni eseguite in quell’occasione, composte da Volunio (in ebrai-
co Zevulun) Gallichi, membro di una famiglia di antico lignaggio ebraico-senese, 
come egli stesso tiene a sottolineare «compositore dilettante», e da Francesco Drei 
(1737), un compositore non-ebreo che in vita godette di una certa fama a livello 
locale, ma che non si può certo dire sia mai salito agli onori delle cronache musi-
cali nazionali. L’incipit recita: 

«Spartito della musica che si fa al          del santo       [bet ha-knesset/sinagoga] 
nuovo e si principierà nel        nell’           [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura [sic] di 
poi si canterà un Coro a piacimento. Fatto ciò si porteranno nel         dell’                  [Ye-
shivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione come sopra; terminato ciò, princi-
pieranno i seguenti         »

6  M. Ascheri, Gli ebrei del ‘Viva Maria’ senese del 1799 e l’intolleranza di ieri (e di oggi), in I maestri 
del Tempio. Logge e Liberi Muratori a Siena dall’Illuminismo all’avvento della Repubblica, a cura di V. Serino, 
Siena, Il Leccio, 2003, pp. 143-150.

7  I. Adler, Hebrew notated manuscript sources up to circa 1840 – A Descriptive and Thematic Catalogue, 
with a Checklist of  Printed Sources – with the assistance of  Lea Shalem, Monaco, G. Henle Verlag, 1989, 
vol. I. pp. 39-42, con trascrizioni degli incipit di ciascuna sezione. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 

Spartito della musica che si fa al חינוך הבית del santo ב״ה״כ [bet ha-knesset/sinagoga] nuovo e si principierà 

nel ב״ה״כ nell’ישיבת הקי [Yeshivat Ha-Kahal] un Ovvertura[!] 

ciò si porteranno nel ב״ה״כ dell’ ישיבת ח״ו״א״ת [Yeshivat Chesed We-Emet] e faranno l’istessa funzione 

come sopra; terminato ciò, principieranno i seguenti פסוקים. 



130 Piergabriele Mancuso

Come sottolineato da Adler, autore di una dettagliata disamina dei suddetti 
testimoni, come anche di una trascrizione completa e infine dell’edizione di tutto 
lo spartito musicale8, il libretto a stampa del 1786, seppur ricco di informazioni 
circa la scansione degli atti devozionali, non contiene alcun riferimento alle ese-
cuzioni musicali. Ciò che pone il materiale poetico-devozionale del Seder zemirot 
in relazione alle esecuzioni musicali è il secondo testimone, il manoscritto di Ge-
rusalemme, in cui si trovano informazioni dettagliate riguardo alla recitazione dei 
testi e all’esecuzione delle relative sezioni musicali (qualcosa di non dissimile da 
un rapporto tra libretto e partitura in ambito operistico).

Una cerimonia molto complessa, si è detto, qualcosa di ben maggiore di una 
mera formalità, non un singolo evento, ma una sorta di lunga catena rituale du-
rante la quale è prevista la recitazione di una quantità davvero considerevole di te-
sti diversi, tratti sia da fonti tradizionali (passi biblico-rituali, pericopi talmudiche 
e nondimeno scritti kabbalistici), che da componimenti composti per l’occasione; 
il tutto diviso in tre sezioni o momenti principali, che possiamo schematizzare 
nel modo seguente: 

1) i primi tre giorni, dal giovedì 24 al mattino di sabato 26 maggio, duran-
te i quali, in aggiunta alla recitazione di numerosi testi tradizionali (preghiere e 
parashot/pericopi bibliche, in relazione alle quali si raccomanda anche l’uso del 
commento di Rashi), è prevista la lettura di una nutrita serie di scritti devozionali 
e kabbalistici, tra cui, interessante notare, passi dello Zohar.

2) il pomeriggio dello Shabbat nel quale, sempre oltre alle normali orazioni, 
è prevista all’interno della nuova sinagoga l’intonazione di canti, soprattutto di 
Salmi, da parte del rabbino Eliezer Forti e dei suoi discepoli, unitamente alla 
lettura di testi della Mishnà.

3) terza e ultima fase, fondamentale, è il motze-Shabbat con il quale ha inizio il 
“rito” di dedicazione vero e proprio. Si tratta di una sorta di catena di eventi, per 
così dire, “sincronizzati”, dato che si prevedeva che nelle due vecchie sinagoghe 
(la Yeshivat ha-kahal e la Hesed we-emet), una volta estratti i sefarim dai rispettivi ta-
bernacoli, venissero letti, senza soluzione di continuità, brani dei Salmi e versetti 
biblici, per arrivare poi a “cadere” insieme, a intonare allo stesso tempo e all’u-
nisono il mizmor shiru la-Adonai (ossia tutto il Salmo 98), un brano del Libro delle 
Cronache (16, 8-36) e lo Shir ha-ma‘alot qiru bi-shemo (Salmo 122), ciascun gruppo 
lasciando le vecchie sedi rituali e andandosi a insediare dentro il nuovo luogo 
di culto. È chiaro ed evidente l’intento simbolico della fase conclusiva di tale 
cerimonia, la congiunzione di due parti della comunità senese all’interno di uno 
spazio non solo nuovo, ma soprattutto condiviso: una sorta di casa comune nella 
quale, ipotizziamo, dovevano venire ad appianarsi eventuali discrasie e differenze 
rituali.

8  I. Adler, La pratique musicale savante dans quelques communautés juives en Europe aux XVIIe t XVIIIe 
siècles, Parigi-L’Aia, Mounton & Co., 1966, I, pp. 132-154; II, pp. 75-172.



131
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

Di particolare interesse figura il manoscritto musicale che in apertura ri-
porta l’incipit melodico (secondo la definizione di Adler, i timbres liturgiques9), di 
quattro segmenti della liturgia tradizionale, nella fattispecie:

(Deut. 4, 35)                         .1 
(Num. 1, 35-36)                                       .2 

(Sal. 34, 2)                             .3 
(Sal. 95, 1)                                          .4 

Si tratta di materiali di notevole interesse per la ricostruzione dell’antico minhag 
senese, considerata la scarsità di fonti scritte riguardanti tale patrimonio, che non tro-
vano, per quanto mi è dato sapere, alcun parallelo in altre fonti10. L’ipotesi che si tratti 
di testimonianze “genuine” del rito sinagogale senese trova ulteriore conferma, a mio 
parere, nel fatto che la seconda melodia appare identica in un altro testimone mano-
scritto, il ms. NIL, Mus. Dep.2 – IT 34, in particolare la sezione 5, relativo a un’altra 
cerimonia, come vedremo avanti più in dettaglio, che ebbe luogo, sempre a Siena nel 
1796 (peraltro sempre per mano, per quanto riguarda l’intreccio musicale, del Gallichi). 

Nell’immagine di cui sotto si dà evidenza delle melodie tradizionali riporta-
te nel manoscritto di Gerusalemme: 

Una volta entrati e raccolti tutti all’interno della nuova sinagoga, aveva ini-
zio la parte più innovativa e impegnativa della cerimonia, con l’esecuzione di 

9  I. Adler, La pratique musicale, cit., p. 146.
10  Non ci sono registrazioni degli stessi brani nella collezione di Leo Levi. Rimane da verificare 

se il tracciato melodico indicato nel testo manoscritto appaia in altre tradizioni liturgiche italiane. 

Fig. 1: National Israel Library – Mus. Dep.2 – IT. 33, p. 2.

  (Deut. 4, 35) אתה הראית לדעת .1

  (Num. 1, 35-36) ויהי בנסוע הארון ויאמר משה .2

  (Sal. 34, 2)אברכה את ה׳ בכל עת .3

  (Sal. 95, 1) לכו נרננה לה׳ נריעה לצור ישענו .4

  (Deut. 4, 35) אתה הראית לדעת .1

  (Num. 1, 35-36) ויהי בנסוע הארון ויאמר משה .2

  (Sal. 34, 2)אברכה את ה׳ בכל עת .3

  (Sal. 95, 1) לכו נרננה לה׳ נריעה לצור ישענו .4

  (Deut. 4, 35) אתה הראית לדעת .1

  (Num. 1, 35-36) ויהי בנסוע הארון ויאמר משה .2

  (Sal. 34, 2)אברכה את ה׳ בכל עת .3

  (Sal. 95, 1) לכו נרננה לה׳ נריעה לצור ישענו .4

  (Deut. 4, 35) אתה הראית לדעת .1

  (Num. 1, 35-36) ויהי בנסוע הארון ויאמר משה .2

  (Sal. 34, 2)אברכה את ה׳ בכל עת .3

  (Sal. 95, 1) לכו נרננה לה׳ נריעה לצור ישענו .4



132 Piergabriele Mancuso

una complessa struttura musicale, come sopra accennato, a opera del Gallichi e 
del Drei, fatta, come possiamo vedere dallo schema seguente, di ben quattordici 
sezioni principali, unità conchiuse, ciascuna delle quali posta in relazione a un 
testo ebraico originale e nuovo. Per amore di chiarezza, i titoli dei principali testi 
sono qui indicati in corsivo, insieme alle informazioni concernenti l’agogica, i tipi 
di voci e la strumentazione prevista: 

- [1] �Pitchu li-sha‘are tzedeq (violino primo/secondo, violino ripieno; soprano; 
basso; bassi) – Wa-ani be-rov chadeka avo betekha (toni liturgici; «Da capo 
a piacere del cantore…»).

- [2] �Ma ze we-al mah zot (violino primo/secondo; signor Elia Gallichi; signor 
Elia Nessim; bassi).

- [3] �Sasson shirim (Aria – Larghetto con moto; violino primo/secondo; signor 
Volunio Gallichi; bassi).

- [4] �«Segue una sonata e dopo coro»  –  Kumu sharim (Andantino -violino 
primo/secondo; tenore; basso; bassi).

- [5] �El El samachti ghili (Aria eseguita dal signor Isache Levi concertato da 
due soprani – Maestoso – violino primo/secondo; soprani; basso; bassi).

- [6] �Bimkom hukan lihyot mishkan («Dopo ne segue una sonata e dopo il seguente 
coro» – Larghetto con moto – Violini; signor Volunio Gallichi e coro; bassi).

- [7] �Mah mitemol (Duetto a due bassi eseguito da Isache Servi – Andante 
maestoso – violino primo/secondo; basso primo; basso secondo; bassi).

- [8] �Ze ha-yom nodeh El (Aria a voce sola eseguita dal signor Elia Galli-
chi – Andante grazioso – violino primo/secondo; Elia Gallichi; bassi).

- [9] �El El ha-‘oda’ot («Duo – Musica del signor Francesco Drei eseguito dai 
signori Elia Nessim e Elia Gallichi» – Allegro brillante – violini; tenore 
primo; tenore secondo; bassi).

- [10] �Ashirah bi-smachot – (Maestoso staccato – violino primo; secondo; si-
gnor Elia Nessim; bassi).

- [11] �La-tefillah la-tachanah – Allegro brillante – violino primo/secondo; si-
gnor Elia Nessim; bassi).

- [12] �Rahu vanim (Coro – Larghetto – violino primo/secondo; canto: basso; 
bassi).

- [13] �Simchu shamayim («Aria a voce sola per il signor Elia Nessim» – Andan-
tino mosso – corni in G; violino primo/secondo; canto; bassi).

- [14] �Mikdash nikra («Aria a Basso solo eseguita dal signor Jacob de Medina» – Lar-
ghetto cantabile – Corni in F; violino primo/secondo; basso; bassi).

Come osservato da Adler, se da una parte non si può dire che tali compo-
sizioni spicchino per originalità o particolari invenzioni formali e stilistiche11, 

11  I. Adler, La pratique musicale, cit., 146-154.



133
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

d’altra parte è evidente come nel complesso, a mio parere, tali composizioni, pur 
in odore – mi si perdoni l’espressione, – di «gaio dilettantismo», rispondano per-
fettamente al ruolo loro affidato, dando vita a una cornice musicale-rituale in 
cui si esprime con facilità e immediatezza il carattere festivo e celebrativo della 
cerimonia. 

Sono evidenti i riferimenti e gli echi derivanti dal repertorio operistico di 
fine ‘700, da opere che oggi quasi non si conoscono, ma che all’epoca apparivano 
di frequente nei cartelloni dei principali teatri italiani. 

Adler individuava, sempre molto correttamente, notevoli somiglianze, per 
esempio, tra i brani di cui sopra e l’Alcide di Johann Adolph Hasse (1699-1783), in 
special modo per quanto riguarda i brani 1 e 12, tutti e due concepiti su unità rit-
miche puntate, in un galante “alla francese”; tra l’arietta La Calandrina di Niccolò 
Jommelli (1714-1774), autore di poco precedente, che ritroviamo ripresa quasi alla 
lettera nel secondo brano, il Ma ze we-al mah zot; citazioni dal Giulio Sabino di 
Giuseppe Sarti (1729-1802), all’interno del Sasson shirim, l’aria con cui è costruito 
il terzo brano; ma anche richiami dalle più celebri, perlomeno a quel tempo, La 
Molinara di Giovanni Paisiello, all’interno del Kumu sharim, il terzo brano, e dal-
la ben nota Serva padrona di Giovan Battista Pergolesi (1710-1736), chiaramente 
identificabile in El El ha-‘oda’ot, il duo che costituisce il nono brano. Si tratta, nel 
complesso, di citazioni ed echi assolutamente non sorprendenti in relazione a un 
ambito compositivo semi-professionale come fu quello del Gallichi e del Drei, 
stilemi e forme di un linguaggio musicale alla moda al quale si rifacevano buona 
parte dei compositori del tempo e che possiamo facilmente riscontrare in ampia 
parte del repertorio tardo-classico. 

Completata questa fase, la cerimonia di hanukkat ha-bait (la dedicazio-
ne-inaugurazione della nuova casa) non poteva dirsi ancora finita, perché a 
questo punto iniziava il rituale più intimo, quello, spiritualmente parlando, 
più significativo, profondo: quello delle hakkafot, le deambulazioni fatte all’in-
terno della nuova sinagoga attorno e insieme ai sefarim portati dalle due vec-
chie sinagoghe. 

Al termine delle hakkafot, veniva intonata la cosiddetta birkat ha-melech, 
la benedizione del sovrano e della consorte, il granduca Leopolo II d’Asbur-
go-Lorena e Maria Luisa di Borbone. Si tratta di una scansione rituale che 
ricorda abbastanza da vicino quanto, poco più di un secolo prima, Giulio Mo-
rosini  –  già Samuele Nachmias, discepolo di Leone Modena, uno tra i più 
attivi e anche tra i più noti neofiti della Chiesa dell’epoca della Controrifor-
ma – descriveva nel notorio Derekh emunà – Via della Fede (1683). Si tratta, come 
è noto, di un’opera davvero enorme, monolitica, il cui fine primario era quello 
di portare gli ebrei nell’alveo della retta fede, una missione ardua che Morosi-
ni, per nulla dimentico del proprio apprendistato giudaico, cercava di portare 
a compimento offrendo una descrizione davvero dettagliata e tutto sommato 
anche molto fedelmente, degli usi e delle consuetudini degli ebrei, al fine, ov-



134 Piergabriele Mancuso

viamente, di mostrarne la manchevolezza e inferiorità rispetto ai principi e riti 
della fede cristiano-cattolica12.

A coronamento e di tutto questo complesso apparato rituale, con lo scoccare 
della mezzanotte aveva inizio il tikkun chazzot, un rituale in cui si ricorda la distru-
zione del Tempio di Gerusalemme, una pratica devozionale particolarmente cara 
ai gruppi mistico-devozionali, in particolar modo quelli di rito sefardita-orientale 
e di ispirazione pietistica. Si tratta di una pratica non necessariamente legata a una 
ricorrenza funebre o dolente, come il riferimento alla distruzione del Tempio po-
trebbe far pensare, quanto di un’attività in teoria quotidiana, anche se non di uso 
diffuso presso la maggior parte delle comunità, allora come oggi. 

Come evidenziato esemplarmente da Fink nel suo contributo in questo volu-
me, Siena pare trovarsi in uno snodo cruciale per quanto riguarda la pratica della 
deambulazione rituale, delle hakkafot, che, contrariamente all’opinione più diffusa 
che le considera un legato cinque-seicentesco della tradizione mistico-kabbalisti-
ca giunta in Italia dalla Terra Santa, paiono essere in realtà un lascito molto più 
recente, alla luce del passo di Morosini e delle fonti citate da Fink, probabilmente 
di metà Seicento e inizio Settecento. Accanto e in parallelo alle osservazioni di 
Fink, che individua in Siena un potenziale primo centro propulsivo di tale pratica, 
c’è qui da aggiungere che prima (ma, penso, sia possibile affermare con una certa 
sicurezza, anche dopo) della cerimonia di dedicazione della nuova sinagoga non si 
registrano casi di hannukot ha-bait celebrate per mezzo di deambulazioni o hakkafot 
che dir si voglia, di norma eseguite per specifiche celebrazione del calendario 
ebraico (nella fattispecie, Hoshanà rabbà/Simchat Torà). In assenza di ulteriore docu-
mentazione, possiamo solo ipotizzare che l’esecuzione del rituale deambulatorio, 
in seguito, come detto, previsto solo per l’osservanza di ricorrenze specifiche, 
abbia avuto luogo in un momento di relativa duttilità rituale, in un momento in 
cui le hakkafot, accettate quale atto devozionale, venivano eseguite con maggio-
re libertà rispetto a quanto sarebbe poi successo. Il concetto di deambulazione, 
come rilevato in precedenti studi, d’altra parte trova ampia testimonianza in am-
bito biblico e poi rabbinico-talmudico, dove la consacrazione di un luogo – ad 

12  Non credo proprio vi siano legami particolarmente stretti tra gli avvenimenti in esame e 
la Venezia ebraica di metà Seicento, ma penso che la lettura del passo di Morosini sia comunque 
d’interesse: «Con tutti questi libri si fà la processione, e si gira più volte attorno la sinagoga, […] 
In questo modo girano almeno sette volte per la Sinagoga venendo da tutti baciati e ribaciati i libri 
della Legge con molta dimostrazione di allegrezza, ma con grand’affettatione. Fatta la settima girata 
salgono i Cantori sopra il pulpito seguitati da tutti i libri della Legge ponendosi in giro alla vista di 
tutti: e dopo alcuni Inni e canti il Cantarino alzando la voce quanto può benedice il Principe, atteso 
che nella Città di Venetia vi concorrono molti di nostri Christiani per curiosità, e lo benedice con 
quella benedittione, […] nominando per nome il Serenissimo Principe N[ostro] con tutta la Sere-
nissima Signoria». 

G. Morosini, Derekh emunà [in ebraico]. Via della fede mostrata a’gli ebrei, Roma, nella Stamparia 
della Sacra Congregazione de Propaganda Fide, 1683, p. 789.



135
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

esempio, un cimitero o una nuova parte della città, – avviene proprio per mezzo 
di un rito di circoscrizione e di delimitazione di un’area specifica. 

Dopo il 1786

Il 23 gennaio del 1796 (13 Shevat 5556), a distanza di quasi dieci anni dall’i-
naugurazione della sinagoga nuova, il nome di Volunio Gallichi e di molti degli 
esecutori-interpreti della cerimonia del 1786, tornavano in auge in occasione della 
donazione, sempre per la stessa scola, di un nuovo Sefer Torà da parte di Moshe 
ben Daniel Castelnuovo. 

Similmente a quanto fatto nel 1786, Gallichi – dismessi i panni del modesto 
dilettante, ora «inventore e direttore della Musica» – dava vita a una comples-
sa sequenza di brani –  in tutto tredici –  tipologicamente divisi tra arie, brani 
corali, terzetti, insieme ai quali, ancora una volta, veniva riportato l’incipit di 
due brani della liturgia tradizionale, un’altra importante traccia per definire la 
fisionomia dell’antico minhag senese. Possediamo, come per il caso precedente, 
di un assai smilzo testo a stampa, ancora una volta una sorta di libretto, inti-
tolato Yashir Mosheh, anche questo pubblicato per l’occasione a Livorno tra il 
1795 e il 1796, e, come già rilevato da Adler13, di ben tre testimoni manoscritti: 
il ms.  Or. 9608A (Cat. Margoliouth IV, 125) della British Library; il ms. olim 
568 del Jewish Theological Seminary di New York (entrambi contenenti i testi 
ebraici composti per esser posti in musica per l’occasione, insieme a dettagliate 
informazioni circa l’esecuzione musicale e gli estremi onomastici degli esecutori 
coinvolti, nonché l’ordine e la disposizione dei partecipanti alla cerimonia), ma 
soprattutto il già mentovato manoscritto della Biblioteca Nazionale di Israele 
(NIL, Mus. Dep.2 – IT 34, già Jewish Historical General Archives, ms. IT 34) 
contenente il testo dell’intera partitura. 

Se da una parte riscontriamo, come è facile prevedere, caratteristiche esteti-
co-formali non dissimili da quelle dei brani del 1786, questi tredici brani presenta-
no, nella loro sequenza e concatenazione esecutiva, una forma forse più coerente, 
simile a sé stessa e tutto sommato meglio bilanciata rispetto al materiale del 1786, 
forse a seguito della maturazione musicale-compositiva del Gallichi medesimo e 
di quanti con lui erano coinvolti nell’esecuzione. 

Siamo, ancora una volta, all’interno di un alveo stilistico tardo-classico in 
cui si avvertono molto distintamente i richiami e i riferimenti alle opere già so-
pra citate, in particolar modo una evidente predilezione per l’uso dell’incipit o 
preludio strumentale, che troviamo in ben nove dei tredici brani complessivi. 
Difficile dire se si tratti di una scelta stilistica fatta aprioristicamente, sulla scorta, 
ad esempio, dell’aria d’opera che proprio nel Settecento maturo usava aprirsi con 

13  I. Adler, Hebrew… cit., p. 43.



136 Piergabriele Mancuso

alcune battute di anticipazione tematica fatta dall’orchestra o di un espediente 
tecnico per aiutare, – in qualche modo agevolare – l’entrata e l’intonazione delle 
voci. Riportiamo qui di seguito una sintetica descrizione delle principali sezioni:

 
- [1] �Ze ha-yom assah El – coro primo; prima sinfonia; preludio strumentale
- [2] Ha’er netivato – aria per voce sola (Elia Nissim); preludio strumentale
- [3] �Adam le-Torat El notzar – aria composta ed eseguita Leon Vita Levi; con 

preludio strumentale
- [4] aria di Elia Gallichi (senza testo musicale)
- [5] Wa-iehy binsoa‘ [Aharon] – breve trascrizione del canto tradizionale
- [6] �Hen zot hi ha-Torah – aria di Isacche Servi, da eseguire dopo «overtura» 

e preludio strumentale (batt. 1-22)
- [7] �Moshe tamim – terzetto dei «signori Pincas, Cananel è [sic] Abram (Paci-

fico Borghi, Graziadio Orefici, b. Angelo Gallichi)» con preludio stru-
mentale

- [8] �Be-yom zeh yom gilah – «Aria del signor Volunio Gallichi»; con preludio 
strumentale

- [9] �Qumu ‘adat barim – aria del Ya‘aqov de Medina, con preludio strumen-
tale 

- [10] �Yimloch – breve notazione di una melodia, forse tratta dal repertorio 
tradizionale

- [11] Safor ha-shir – brano per coro, con preludio strumentale
- [12] �Torat emet natan lanu (Torad emed nadan lano) – due versioni melodiche del 

medesimo passo 
- [13] �Tnu kavod la-Torah – due versioni del medesimo passo, entrambe per 

coro.

Prima di concludere questa breve disamina, non si può non fare riferimento 
a un altro testimone, prodotto sempre a Siena verso la fine del secolo. Si tratta del 
manoscritto IT. 35 della Biblioteca Nazionale di Gerusalemme (già Jewish Histo-
rical General Archives, ms. IT 35) che contiene una partitura incompleta – una 
parte del violino primo e due parti per i violini secondi – eseguita per una ceri-
monia sinagogale, secondo Adler ancora una volta l’accoglimento di un nuovo 
Sefer Torà oppure, io credo, più verosimilmente, la celebrazione di Simchat Torà14. Il 
testimone non riporta il nome del Gallichi, ma l’attribuzione a questi è assai plau-
sibile, sia in relazione allo stile, che per la presenza di numerosi interpreti presenti 
sia alla celebrazione del 1786 che quella del 1796, entrambe sotto la supervisione 
del suddetto Gallichi. Anche in questo caso il documento presenta una sequenza 
molto coerente di brani vocali e strumentali  –  dieci, volendo includere anche 
un brano frammentario – per coro, arie per voce sola, duetti, recitativi e terzetti 

14  I. Adler, Hebrew… cit., pp. 46-49.



137
L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale

(trii), la maggior parte dei quali, ancora una volta, introdotti da un preludio stru-
mentale, insieme a una breve trascrizione del tracciato melodico di un brano (emet 
we-emunah) tratto dal minhag, altra importante testimonianza degli usi e costumi 
rituali dell’ebraismo senese. 

Conclusioni

A partire metà del XIX secolo il panorama musicale ebraico italiano conob-
be un momento di profondo rinnovamento, con l’introduzione all’interno di buo-
na parte delle sinagoghe sia di corpi corali – dapprima maschili, poi anche misti 
e più tardi anche solo femminili – che dell’organo. Si trattò di un processo non 
immediato, spesso sofferto e certamente molto controverso, sia in ragione delle 
numerose difficoltà che si ponevano a livello di diritto religioso/halachico, sia in 
relazione all’identità sonora della sinagoga, destinata a cimentarsi con l’intreccio 
di un tessuto musicale rinnovato, allotrio, assumendo toni e coloriture sonore 
nuove, secondo alcuni pericolosamente vicine e simili a quelle del culto cristiano. 

Diversamente da quanto registrato in altre realtà ebraiche dell’epoca, in spe-
cial modo tra le comunità ebraiche del nord Europa, l’adozione dell’organo, del 
coro, di modalità musicali colte, parvero non rispondere a un ben pianificato 
e strutturato manifesto di rinascita rituale e culturale dell’ebraismo nazionale, 
quanto a specifiche necessità e occasioni di natura per così dire “socio-comunita-
ria”, dalla dedicazione di nuovi spazi di culto – come fu appunto il caso di Siena 
nel 1786 – allo svolgimento di manifestazioni pubbliche, aperte anche al pubblico 
non-ebraico15. Per quanto concerne questo ultimo aspetto, l’esempio forse più 
emblematico, sempre restando in ambito peninsulare, si possono considerare le 
cerimonie funebri svolte in numerose comunità ebraiche italiane a seguito alla 
morte di Vittorio Emanuele II, primo re d’Italia e fautore della completa emanci-
pazione degli ebrei italiani, cerimonie di portata pubblica, sebbene svolte in am-
bito comunitario e spesso anche sinagogale, per cui le comunità si cimentarono 

15  L’introduzione dell’organo nelle sinagoghe italiane costituisce uno dei capitoli senza dubbio 
più affascinanti, quanto meno esplorati, ritengo, negli annali della storia musicale ebraica italiana. Ol-
tre alla bibliografia di cui alla nota successiva, di notevole interesse sono, per quanto riguarda il caso 
tedesco, gli studi di T. Frühauf, The Organ and Its Music in German-Jewish Culture, New York, Oxford 
University Press, 2009. L’adozione dell’organo – strumento fortemente sponsorizzato dalle correnti 
progressiste dell’ebraismo nord-europeo – non significò necessariamente l’adesione da parte delle 
comunità ai principi dell’ebraismo riformato. Si trattò di un processo trasversale che in entrambi i 
fronti – quello ortodosso-tradizionalista e riformato-progressista – causò fratture e vivaci discussio-
ni. Cfr. A.E. Barnett, The Organ in the Synagogue. An Interesting Chapter in the History of  Reform Judaism in 
America, Charleston SC, (s.e.), 1903; A.Z. Idelsohn, Storia… cit., pp. 201-233. Anche se riguardante 
il caso statunitense, di notevole interesse è il recente studio di J.M. Cohen, Jewish Religious Music in 
Nineteenth-Century America. Restoring the Synagogue Soundtrack, Bloomington, Indiana University Press, 
2019, pp. 19-54.



138 Piergabriele Mancuso

nell’esecuzione di brani musicali nuovi, ispirati dal gusto dell’epoca e dunque più 
immediatamente comprensibili anche da parte di un pubblico non ebraico16. La 
cerimonia senese del 1786 (ma sostanzialmente lo stesso si potrebbe dire per quel-
la di un decennio più tardi) si inserisce all’interno di tale ampia cornice storica, 
in una posizione che sta sostanzialmente a cavaliere: una cerimonia che preserva 
una sua specificità comunitaria e le cui scansioni si definiscono – e nondimeno 
si comprendono – solo all’interno di un tessuto culturale e spirituale prettamente 
giudaico, ma che si esprime per mezzo di un’estetica musicale oramai già di do-
minio sostanzialmente universale (l’opera, forse il genere più noto e socialmente 
quanto più trasversale), espressione quanto più chiara e manifesta di una sostan-
ziale e solida integrazione culturale e artistica col tessuto maggioritario. 

16  Mi permetto di rimandare al mio studio, ’Il repertorio riformato’ di un ebraismo ortodosso – La tradi-
zione musicale degli ebrei veneziani tra Ottocento e Novecento, in Affrancati dal Ghetto. Il repertorio musicale colto 
dell’ebraismo italiano dopo l’epoca dei ghetti. Ricerche e studi critici, a cura di P. Mancuso, Venezia, Fondazione 
Levi, 2022.



II.

Il ghetto e la città:  
relazioni, interdizioni, vitalità, conflitti





MICHELE CASSANDRO

Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

1. Nel quadro della presenza ebraica in Toscana, quella formatasi a Siena e 
nel territorio senese ha avuto un ruolo particolarmente importante e, dopo quella 
fiorentina e prima che si sviluppi il grande insediamento ebraico nell’area pisa-
no-livornese, appare tra le maggiori in assoluto. Se si guarda alle scarse fonti 
disponibili1 per appurare e delineare la fase iniziale del percorso seguito dai primi 
insediamenti ebraici, sembra di poter sottolineare che, al di là di sporadiche tracce 
di presenze di ebrei a Siena o nel territorio risalenti all’inizio della terza decade del 
Duecento, le più sicure e puntuali notizie attestanti attività feneratizie di ebrei a 
Siena e a San Gimignano sono databili nella fase iniziale del Trecento. Insomma, 
appare plausibile che da questo periodo in poi, anche in mancanza di una pun-
tuale documentazione, si verificherà un incremento graduale degli insediamenti 
in concomitanza con il ruolo economico primario da essi esercitato e l’accentuarsi 
delle possibilità operative offerte loro. Certo, è praticamente impossibile quantifi-
care, in questo periodo iniziale della diffusione degli insediamenti ebraici a Siena 
e nel territorio, la loro dimensione nemmeno in modo approssimativo, anche 
se altri documenti sono stati messi in luce negli ultimi anni2. Del resto, le stesse 
fonti ufficiali, che sono state anche nei secoli successivi le più utilizzate, se non 
le sole disponibili, appaiono, a volte, abbastanza carenti, se non limitatissime, e 
tuttavia, soprattutto dal 1355 in poi, si fa strada l’impressione di una progressiva 
proliferazione degli insediamenti, tanto nel territorio che nella capitale, in una 
concomitanza di situazioni assoluta e relativa per questo scorcio del Trecento e 
per il secolo successivo e oltre. In questo senso, se si confronta la situazione dello 
Stato senese con quella dello Stato fiorentino, ben studiato e documentato dal 
Cassuto, si vede una assoluta, reale differenza, dal momento che in quest’ultimo 
l’insediarsi di una comunità nella capitale sarà molto più tarda (primo trentennio 
del Quattrocento) e sarà abbondantemente preceduta dalla formazione di nuclei 
e comunità nei piccoli e medi centri urbani e rurali. Ciò sembra essere stato più 
il frutto di una resistenza o di un’aperta opposizione dei mercanti banchieri fio-

1  Si tratta, prevalentemente o esclusivamente, di fonti ufficiali, che potrebbero, pertanto, dare 
un quadro parziale del fenomeno. Cfr. S. Boesch Gajano, Il Comune di Siena e il prestito ebraico nei secoli 
XIV e XV: fonti e problemi, in Aspetti e problemi della presenza ebraica nell’Italia centro-settentrionale (secoli 
XIV e XV), Roma, Istituto di scienze storiche dell’Università di Roma, 1983, p. 179.

2  P. Turrini, La comunità ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato di Stato dal Medioevo alla 
Restaurazione, prefazione di M. Ascheri, Siena, Pascal, 2008, p. 5.



142 Michele Cassandro

rentini, insofferenti per una possibile concorrenza in ogni settore dell’attività cre-
ditizia, che non di una decisione politica presa autonomamente3. Al contrario, a 
Siena, sin dal secondo Trecento, è apparsa per qualche tempo una compresenza 
di operatori nel settore creditizio, sia ebrei che cristiani. Poi, sembra acclarato che 
il Comune di Siena interverrà direttamente per regolamentare l’attività creditizia, 
concedendo agli ebrei l’apertura dei banchi di prestito su pegno, portando a un 
incremento della presenza ebraica in città. Si andranno, pertanto, creando cosi, 
le coordinate per quelle correnti immigratorie di ebrei che troveranno possibilità 
operative, prospettive di guadagno e condizioni di vita accettabili sia a Siena che 
nel contado, dove, nei piccoli borghi rurali, l’intervento anche di un solo ebreo 
prestatore risulta sempre più necessario. E già in questo periodo la provenienza 
di tali correnti immigratorie appare prevalentemente individuabile nell’area la-
ziale e, in genere, dello Stato pontificio, che sarà in realtà, poi, un fenomeno di 
lunga durata. Nonostante quanto sia stato detto in controtendenza rispetto a tale 
interpretazione classica, l’incremento della presenza ebraica a Siena, in Toscana in 
assoluto e, più in generale, nell’Italia centro settentrionale, appare innegabilmente 
legata a quella che sempre più si dimostrerà come l’attività principale, anche se 
non esclusiva, della minoranza ebraica nella società cristiana, che spiega il suo 
ruolo, tutt’altro che secondario, come fonte di entrate per l’autorità politica, sotto 
forma di tasse di concessione per l’apertura dei banchi e la progressiva sostitu-
zione, almeno in linea di principio, dell’attività feneratizia tenuta dagli operatori 
cristiani. 

2. In definitiva, dunque, il nesso causale tra lo sviluppo dei banchi di prestito 
su pegno e l’accrescimento della popolazione ebraica in area cristiana appare pre-
ponderante, almeno dal tardo Medioevo in poi, a Siena come altrove in Italia. Le 
motivazioni sono sia politiche che socio religiose, con una prevalenza delle une 
sulle altre, alternativamente, nei diversi momenti che si prendano in considerazio-
ne. Si può, certo, discutere in modo non univoco e articolato su questo aspetto e 
prospettare qualche altra variabile, ma non mi sembra che si possa uscire da tale 
schema generale in assoluto. Significherebbe negare l’essenza stessa e il significato 
reale del prestito ebraico che, di fatto, si è sviluppato per la confluenza di due 
interessi convergenti, quello del concedente e quello del concessionario. Essi non 
appaiono mai, in realtà, in una posizione paritaria, ma in qualche modo hanno 
per lo più trovato un punto di raccordo e dunque la possibilità di stendere un con-
tratto con le sue regole da osservare strettamente da parte del concessionario, in 
ordine alle modalità di esercizio del prestito e del funzionamento dei banchi, ma 

3  Su tale aspetto, peraltro, Michele Luzzati ha proposto un’interpretazione differente, ritenendo 
che il ritardo dell’apertura dei banchi ebraici a Firenze sia stato piuttosto il frutto di una libera scelta 
decisa dagli stessi banchieri ebrei. M. Luzzati, Florence against the Jews or the Jews against Florence?, in The 
most ancient of  minorities. The Jews of  Italy, a cura di S.G. Pugliese, Westport, CT, Greenwood press, 
2002, pp. 59-66.



143Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

anche all’ottenimento di garanzie irrinunciabili per la tutela della identità e delle 
pratiche religiose degli ebrei prestatori, la loro difesa da eventuali atti ostili, la fre-
quente soppressione dell’obbligo di portare il segno distintivo. Sono tutti elemen-
ti che ricorrono immancabilmente in tantissimi esempi di capitoli disciplinanti 
le condotte ebraiche che seguono una sorta di canovaccio standard con poche 
varianti e che quindi anche a Siena e altrove in Toscana troviamo puntualmente. 

Dunque, tra Tre e Quattrocento, il quadro degli stanziamenti ebraici, sia 
nel contado che nella città, tende a definirsi e caratterizzarsi delineando un in-
cremento numerico, ma anche, in certo modo, a stabilizzarsi relativamente per 
quanto attiene alla vita delle comunità grandi e piccole che vengono a formar-
si. Su tutte, ovviamente, spicca quella di Siena, non soltanto dal punto di vista 
quantitativo, ma anche per il livello che raggiungerà sotto il profilo economico e 
sociale. Dobbiamo tener conto, infatti, non soltanto della dimensione della città e 
delle maggiori necessità che essa aveva in termini di spesa pubblica e di ricorso a 
intercettare tutte le possibili fonti di entrate, tra le quali le tasse imposte agli ebrei 
per l’apertura, la concessione e spesso la prosecuzione dei banchi non apparivano 
irrilevanti, ma altresì dell’importanza assunta da alcuni di essi sia come capitali in-
vestiti che come giro d’affari. Inoltre, già nel Trecento, in momenti di particolare 
fabbisogno delle finanze pubbliche, si era fatto ricorso a prestiti forzosi imposti 
agli ebrei4. E ugualmente analoghe decisioni si ripeteranno ancora più volte, nel 
corso del Quattrocento, quando, appunto, si apriranno altri importanti banchi di 
prestito feneratizio, tenuti da ebrei5. 

3. Se il secolo XV appare, complessivamente, un periodo nel quale la situa-
zione degli ebrei a Siena e, in particolare, degli ebrei prestatori, si consolida e si 
rafforza economicamente e socialmente, oltre che numericamente, esso appare 
però segnato anche da alterne vicende che, soprattutto nella sua prima parte, ne 
hanno minato o interrotto una serena e civile convivenza. E ancora una volta 
sono intervenuti, qui come altrove, fattori politici e socio religiosi. Tra i primi 
troviamo le crisi politico finanziarie del Comune di Siena, che hanno richiesto pe-
riodicamente un incremento delle entrate attraverso aggravi fiscali, multe commi-
nate per inadempienze accertate o violazioni delle regole imposte nella gestione 
dei banchi, imposizioni di prestiti forzosi, talvolta non redimibili. Tra i secondi, il 

4  È documentato, in particolare, il caso di un’imposizione agli ebrei nel luglio del 1391 di 2000 
fiorini con disposizione del Consiglio Generale: P. Turrini, La comunità… cit., p. 6.

5  L’esempio più rimarchevole documentato in tale periodo appare quello di Iacob di Consiglio 
da Padova, intestatario di un banco di prestito feneratizio nel 1457, del quale si sono conservati i 
capitoli, ottenuto in seguito a un prestito di 1000 ducati d’oro larghi al Comune, da restituire scom-
putandoli dalla tassa annuale dovuta per l’apertura del banco. Ma, ciò che è di più, il capitale di eser-
cizio era fissato in ben 15000 fiorini da versare nei primi tre anni di operatività del banco e la durata 
prevista era di 10 anni. Qui va notato, peraltro, che vi parteciparono molti altri ebrei più o meno 
importanti e che quindi si trattava di un vero e proprio consorzio bancario. Per ulteriori particolari, 
si veda, S. Boesch Gajano, il Comune… cit., pp. 221-222



144 Michele Cassandro

riemergere di un sentimento di insofferenza o di vera e propria intolleranza, che 
sempre presente e soffuso allo stato epidermico, torna a manifestarsi apertamente 
e si traduce, anche per questo verso, in decisioni politiche negative, restrizioni, ap-
pesantimento dei divieti, insorgere di accuse, relative condanne e via enumeran-
do. E non appare dubbio che in questa fase, in detto periodo, abbia buon gioco, 
nel risorgere aperto di un sentimento antigiudaico, l’azione energica degli ordini 
mendicanti che si scaglia contro l’usura ebraica, affamatrice del popolo cristiano. 
E a Siena risulta ben presente il ruolo dei frati minori e particolarmente di San 
Bernardino, le cui prediche tendono, a volte, a infiammare le piazze con un’accesa 
condanna degli ebrei e della loro attività usuraria. 

E tuttavia, si è trattato di momenti difficili, ma in certo modo non duraturi, 
dato che di lì a poco, secondo una serie di riscontri documentari, le ragioni e le 
opportunità politiche prevalsero e fu ripreso un rapporto non conflittuale con 
gli ebrei, accordando nuove concessioni e un miglioramento generale della loro 
condizione, particolarmente dopo la metà del secolo, venendo incontro a tutte le 
loro richieste6. Anche quando si darà il via all’apertura del Monte Pio, che avrebbe 
dovuto, almeno nelle intenzioni, sostituirsi agli ebrei e soccorrere i ceti sociali più 
indigenti, non verrà meno una cospicua permanenza del prestito ebraico.

Insomma, alla fine, furono ancora le ragioni politiche a dominare il campo 
e si ritornò, malgrado tutto, a una situazione che si può ritenere soddisfacente, sia 
per gli ebrei di Siena, sia, in genere e in prospettiva, per quelli del territorio dove si 
andò ulteriormente diffondendo e rafforzando la presenza ebraica. E, dunque, tra 
la seconda metà del Quattrocento e l’inizio del Cinquecento, si può parlare di una 
confermata, ulteriore, notevole crescita del ruolo economico degli ebrei a Siena, pro-
babilmente del loro numero e del miglioramento dello status sociale di alcuni di essi.

4. Da questo momento, pertanto, si può affermare che il prestito ebraico a 
Siena e nello Stato senese si svolse, in pratica, ininterrottamente per oltre un secolo. 
Il banco del 1457, di cui era titolare Jacob di Consiglio da Padova, ma originario, in 
realtà, di Toscanella (cioè l’attuale Tuscania, nel Lazio) aveva visto la compartecipa-
zione di molti altri ebrei di diverse provenienze, data la dimensione non indifferente 
del capitale investito. Tra di essi vi erano i figli di Dattilo da Montalcino, Guglielmo, 
Vitale e Consiglio. Nel 1477, furono stipulati altri capitoli e titolare della nuova con-
dotta fu Guglielmo di Dattilo da Montalcino7. È in questi anni che cominciano ad 
affacciarsi a Siena e più generalmente in Toscana due famiglie strettamente legate 
fra loro da interessi d’affari e vincoli di parentela, i da Pisa e i da Rieti, destinate, par-

6  Per tutta questa situazione evolutiva, si veda l’analisi dettagliata delle vicende susseguitesi e 
il riscontro attento della relativa documentazione che ne ha fatto Sofia Boesch Gajano: S. Boesch 
Gajano, Il Comune… cit., pp. 202 e seguenti.

7  Detti capitoli, conservati nell’Archivio di Stato di Siena, furono pubblicati, all’inizio del No-
vecento, da Lodovico Zdekauer: L. Zdekauer, I capitula Hebraeorum di Siena (1477-1526) con documenti 
inediti, in «Archivio giuridico Filippo Serafini», LXIV (1900), pp. 257-270.



145Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

ticolarmente la seconda, ad avere un ruolo determinante nella vita economica come 
nella società ebraica senese, per la condizione di particolare floridezza raggiunta. Di 
fatto, subentrato Lazzaro di Manuello da Volterra alla morte di Guglielmo di Datti-
lo come titolare del banco, nel 1489 entrarono in società con lui Vitale di Isac da Pisa 
e Mosè di Angelo da Rieti, oltre a Mosè di Dattilo da L’Aquila8, con l’intesa che, alla 
scadenza prevista del banco, nel 1492, la concessione sarebbe stata prorogata per al-
tri 15 anni. E, successivamente, il ruolo della famiglia da Rieti cominciò a diventare 
preminente in questo banco. I figli di Mosè di Angelo da Rieti, Laudadio, Isacco 
e Dattilo ottennero una ulteriore proroga della condotta per un altro ventennio, 
con la possibilità di aprire altresì delle botteghe di rigattieri e merciai, sia nella città 
che nel territorio. E gli accordi si perpetuarono anche dopo con i figli di Laudadio 
da Rieti nel 1546, stabilendo di tenere nel banco un capitale di 20.000 fiorini e di 
percepire un interesse del 20% annuo. Ormai i da Rieti, in questo periodo, avevano 
raggiunto un ruolo di primo piano non soltanto a Siena e nel contado, ma più in ge-
nerale in Toscana. Mosè di Laudadio da Rieti, infatti, era il titolare del banco senese. 
Il fratello Agnolo, invece, era alla testa del banco di Pisa e l’altro fratello, Simone a 
quello di Colle Val d’Elsa e di Monte San Savino9.

Questo ruolo preponderante della famiglia da Rieti nella Siena del Cinque-
cento avviene in un periodo che possiamo chiamare, nonostante tutto, l’epoca 
d’oro del prestito ebraico, cui non portarono sostanziali difficoltà, né problemi 
di sorta le stesse vicende politiche drammatiche vissute dalla Repubblica, prima 
della sua caduta alla fine della guerra di Siena. Anzi, se l’impedimento agli ebrei 
a svolgere attività di prestito feneratizio a Firenze, dopo il 1527, aveva mosso 
diversi banchieri a concentrare le loro attività in altre aree della Toscana e pre-
valentemente a Siena e nel senese, le stesse vicende belliche spinsero per un per-
seguimento della politica di reperimento di mezzi finanziari e i prestiti forzosi 
chiesti agli ebrei e le tasse di concessione percepite dalle condotte ebraiche per la 
conferma e il rinnovo dei banchi erano, pertanto, un contributo ancora più neces-
sario per le estenuate casse della Repubblica.

Accanto ai da Rieti, in questo secondo Cinquecento, cominciò ad affacciarsi 
con una notevole rilevanza socioeconomica nella comunità ebraica senese un’altra 
famiglia destinata anch’essa in prospettiva ad avere una storia di lunga durata a 
Siena e nel senese, quella dei Gallichi. E già nel 1532 un Emanuello di Raffaello 
Gallichi era insieme ai suoi figli concessionario di un banco a Montefollonico, 
come risulta dai capitoli che ci sono pervenuti, secondo i quali aveva il diritto di 
esercitare il prestito anche a Torrita, Pienza e Monticchiello10. 

8  M. Cassandro, Gli ebrei e il prestito ebraico a Siena nel Cinquecento, Milano, Giuffré, 1979, pp. 22-24.
9  Ibid., pp. 28-29.
10  Va notato che in questa concessione relativa, principalmente, a un piccolo borgo rurale, ma 

estesa anche a una ben più vasta area, era prevista la possibilità indiscriminata di esercitare, oltre al 
credito feneratizio, anche qualunque arte e attività commerciale di qualsivoglia genere: Ibid., p. 50.



146 Michele Cassandro

Si può dire, del resto, che nel corso del Cinquecento, tutto il territorio 
dell’antico Stato senese fosse ormai costellato di banchi e di prestatori, di nuclei 
d’insediamento e di piccole comunità ebraiche sparsi qua e là. Così, alle località 
già citate di Montefollonico, Monticchiello, Torrita e Pienza, ne vanno sicura-
mente aggiunte molte altre. Ad esempio, la presenza di ebrei è accertata ad Ascia-
no, Lucignano, Sinalunga, Buonconvento, Montalcino, Montepulciano, Chiusi, 
Chianciano, Sarteano, San Casciano de’ Bagni, Celle, Campagnatico, Citerna, 
Piancastagnaio, Sovana, Montemerano. Come si può vedere, la mappa degli inse-
diamenti di diversa dimensione e importanza, certamente inferiore a quella effet-
tiva, si rivela peraltro molto eloquente, mettendo in luce una fitta rete di affari e di 
interessi, spesso collegati fra loro. Anche la realtà economica ebraica a Siena e nel 
senese si dimostra, in qualche modo, variegata più di quanto non appaia a prima 
vista. Se l’attività di prestito appare indubbiamente la più diffusa e, come si è visto, 
è stata quasi sempre tra le cause principali degli insediamenti, non mancavano an-
che attività complementari e minori con, in primo piano, quella di piccoli o medi 
traffici commerciali, come saltuariamente appare nelle scarse fonti reperibili. E 
qualche altro esempio di attività collaterali è a sua volta rintracciabile qua e là, a 
dimostrazione della non uniformità assoluta del quadro, da un punto di vista delle 
attività esercitate dagli ebrei in tutta l’area senese. 

D’altra parte, va sempre tenuto conto che la vita delle comunità ebraiche richie-
deva anche delle attività imprescindibili, legate a motivazioni rituali e religiose che 
non erano del tutto irrilevanti sotto il profilo economico. In ogni caso esse caratteriz-
zavano le stesse modalità e i ritmi della vita quotidiana ebraica. Quanto al commercio 
di oggetti e prodotti vari di diverso valore e qualità, al di là delle autorizzazioni a 
praticarlo, previste in alcuni capitoli disciplinanti le condotte ebraiche e quindi da 
aggiungere ufficialmente e legalmente all’attività feneratizia, non va dimenticato che 
le stesse modalità di quest’ultima portavano immancabilmente a svolgere un’attività 
commerciale, almeno dal punto di vista della vendita degli oggetti ricevuti in pegno. 
Di fatto, come era ampiamente indicato nei capitoli, gli oggetti e, in genere, i beni 
mobili non riscattati dai debitori alle scadenze previste, erano venduti all’asta dagli 
ebrei prestatori e il ricavato, una volta compensato il debito e gli interessi dovuti e 
detratte le spese di gestione, restituito ai proprietari, purché fossero reperibili, o in 
caso contrario, quando previsto, destinati ad attività caritatevoli.

5. Ma quali erano le condizioni e il tenore di vita della società ebraica sene-
se? Una delimitazione preliminare potrebbe essere fatta osservando la situazione 
al centro o alla periferia, cioè riferendosi alla città di Siena o al territorio dello 
Stato senese, con le sue molte, minuscole o medie presenze di popolazione ebraica. 
Appare abbastanza evidente come la dimensione demografica e il quadro di rife-
rimento della comunità ebraica nella città influissero in misura determinante nel 
caratterizzarne lo status economico e sociale e le prospettive di sviluppo. E, dunque, 
a Siena si è probabilmente verificata tra gli ebrei una maggiore differenziazione e 
mobilità sociale rispetto al contado ed è possibile riscontrare nella comunità varie 



147Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

componenti o, ancor meglio, un quadro variegato della società ebraica, in certo 
modo, non molto dissimile da quello della società senese tout court, fatte le dovute 
differenze. Quindi, accanto a esponenti del ceto più povero o con scarsa capacità 
di reddito, dedito ad attività complementari o minori, pure peraltro necessarie, a 
diverso livello, all’interno e talvolta anche all’esterno della comunità, vi erano per-
sone con uno standard di vita un po’ più elevato o medio e poi il ristretto numero 
dei maggiorenti e cioè le famiglie dei più grandi banchieri ebrei, il cui tenore di vita 
poteva tendenzialmente apparire equivalente o almeno comparabile in misura mag-
giore con quello dei principali esponenti della società senese. E, qui, ovviamente, 
nel Cinquecento, il nome che spicca maggiormente nella società ebraica senese è 
quello della famiglia dei da Rieti.

Dobbiamo peraltro sempre considerare che la comunità ebraica di Siena è 
rappresentata, anche nel momento della massima espansione, da poche centinaia 
di persone. Si tratta, pertanto, di un microcosmo con le sue particolarità e i suoi 
problemi, individuabili anche e soprattutto sotto la sfera socio religiosa. Ciò si-
gnifica che le differenze sociali potevano in parte ridursi o comunque, per certi 
aspetti, non rivelarsi determinanti nella sostanza. 

Certo, i da Rieti, per quanto è stato possibile giudicare dalle fonti, come 
sempre non abbondanti, hanno rappresentato forse un unicum nel quadro degli 
ebrei di Siena nel Cinquecento, con interessi e legami radicati un po’ dovunque in 
Toscana e poi soprattutto nel senese e livello sociale incomparabilmente elevato, 
godendo, pertanto, anche di una maggiore considerazione da parte delle autorità 
cittadine, che sono spesso venute loro incontro, accogliendo quasi sempre le loro 
richieste11. Insomma, i da Rieti hanno avuto un ruolo, uno status e un peso eco-
nomico che li pone a livello di poche altre famiglie ebree in Toscana e, in genere, 
nell’Italia centro settentrionale, come ad esempio i da Pisa a Firenze o i Norsa a 
Ferrara12. E sappiamo che trassero ulteriore forza dalla loro politica matrimoniale 
intessendo, come si è visto, rapporti di parentela con gli stessi da Pisa, con i da 
Modena e i da Foligno ed ebbero nel periodo di maggior fulgore una vita agiata 
e ricca da un punto di vista sia sociale che culturale. Questo ha segnato anche il 
loro forte radicamento nella città e una sorta di costante fedeltà a quella che era 
diventata da qualche generazione una residenza preferita, ambita e dunque da 
conservare malgrado tutto. E anche durante i difficili eventi vissuti dalla Repub-
blica, per la cui buona sorte avevano apertamente parteggiato, e dopo la partenza 
da Siena di una numerosa parte della famiglia, non passò poi moltissimo tempo 
per un ritorno agognato, richiesto e sollecitamente concesso, pur con le nuove 
condizioni loro garantite, certo molto diverse dal passato13. 

11  S. Simonsohn, I banchieri da Rieti in Toscana, in «La rassegna mensile di Israel», XXXVIII (1972), 
9, pp. 406-499; M. Cassandro, Gli ebrei… cit., pp. 22 e seguenti.

12  S. Simonsohn, I banchieri … cit., p. 408.
13  La richiesta fu rivolta il 24 ottobre 1578 da Simone da Rieti: M. Cassandro, Gli ebrei… cit., pp. 30-31.



148 Michele Cassandro

C’era stata, nel frattempo, oltre alla definitiva perdita della libertà di Siena 
con l’annessione al ducato mediceo, il cambiamento radicale della situazione degli 
ebrei senesi, tanto per quel che concerne l’attività principale svolta fino a quel 
momento, quanto per la loro libertà d’azione, di cui bene o male avevano goduto 
per buona parte del periodo precedente. Com’è noto, con i bandi del 1570 e 1571, 
oltre al divieto formale di continuare a esercitare il prestito feneratizio, si sanciva 
l’obbligatorietà per gli ebrei, prima di Firenze e dello Stato vecchio fiorentino, poi 
di Siena e dello Stato nuovo senese, di risiedere nei rispettivi ghetti che sarebbe-
ro stati allestiti di lì a poco. E quello di Siena entrerà in funzione non prima del 
157314. 

6. Con l’avvento del ghetto senese e la fine, almeno formalmente, del presti-
to ebraico terminava l’epoca aurea della vita ebraica senese e anche per gli stessi 
da Rieti, che rappresentavano la sfera sociale più alta della comunità, le cose ap-
parivano molto mutate e senza possibilità di confronto rispetto al passato, ma 
nondimeno, come si vedrà più avanti, godettero di un trattamento privilegiato 
non paragonabile a quello degli altri.

Ma prima di osservare gli aspetti socioeconomici della vita degli ebrei di 
Siena dopo l’avvento del ghetto, vorrei aggiungere qualche notazione su cosa re-
almente abbia rappresentato il ghetto in generale, sia per la popolazione cristiana 
che per la minoranza ebraica.

Anche qui ci si trova di fronte a valutazioni interpretative differenti. Da un 
lato, un’analisi problematica di tipo classico, facente riferimento innanzi tutto e 
prevalentemente a matrici socio religiose e secondariamente socioeconomiche, 
cui seguirà opportunamente, di conseguenza, la concreta azione politica, in ter-
mini di organizzazione e realizzazione. Dall’altro, e più di recente, è stata messa 
in primo piano in modo assoluto e decisivo, proprio l’azione politica, sotto forma 
prevalente di politica economica, assecondante e facente riferimento soprattutto 
allo svilupparsi nel mondo cristiano della banca pubblica. Avvento della banca 
pubblica e avvento dei ghetti ebraici in Italia sarebbero, secondo questa tesi, due 
risvolti strettamente collegati della medesima realtà15. Per quanto interessante e 
innovativa, quest’ultima tesi può destare qualche perplessità, anche perché fi-

14  Si veda, in proposito, quanto viene richiamato, con la relativa documentazione, da P. Turrini, 
La comunità… cit., pp. 23-24.

15  La tesi è stata recentemente proposta e illustrata con convinzione da G. Todeschini, La banca 
e il ghetto. Una storia italiana (secoli XIV-XVI), Bari-Roma, Laterza, 2016. Tale tesi di fondo appare di 
fatto in polemica e in controtendenza rispetto a tesi più classiche e fondate storicamente. Si sostiene, 
dunque, che il potere politico gestiva le fila, utilizzando tutti gli strumenti di cui, in definitiva, era 
l’unico detentore, da quello normativo a quello fiscale, finanziario, giudiziario e, da un certo mo-
mento in poi, anche bancario, intendendo la banca pubblica come ulteriore personificazione del 
potere statuale e pertanto manovrata e gestita anche in funzione di un rafforzamento e di una netta 
separazione dagli altri dei ceti dirigenti elitari, controllori di quelli subalterni e minoritari, tra i quali, 
appunto, quello ebraico. 



149Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

nisce coll’ignorare o almeno, mettere in secondo piano un aspetto che invece 
sembra in assoluto essere stato determinante nell’avere accentuato la polemica 
antigiudaica e portato al confinamento e all’esclusione degli ebrei dalla società 
cristiana molto più e ampiamente di prima, cioè il fattore religioso o meglio so-
cio religioso16. 

Non che in passato, nei primi secoli del tardo medioevo, vi fosse una 
piena tolleranza e accettazione della minoranza ebraica, perché in maniera 
alterna e quasi altalenante si erano verificati, dove più, dove meno, momenti 
o periodi, più o meno lunghi, di tensione che avevano talvolta portato a un 
serio peggioramento delle condizioni di vita consentite alle minoranze ebrai-
che o anche a un loro allontanamento. Ma adesso, in pieno Cinquecento, 
in un riacceso clima di contrasti religiosi, le distanze tra mondo cristiano e 
mondo ebraico sembrano essere aumentate, la posizione della Chiesa di Roma 
si irrigidisce notevolmente e si arriva ad accettare una presenza ebraica rac-
colta e segregata nei ghetti, che a poco a poco sorgeranno un po’ dovunque 
in Italia, nell’area centrosettentrionale, a cominciare dallo Stato pontificio17. 
Non sembra più sufficiente la denuncia e la campagna anti usuraria degli or-
dini mendicanti, che spingevano all’abolizione del prestito ebraico. Si vuole, 
in realtà, che la minoranza ebraica viva la propria vita diversamente da prima, 
sia come attività economica prevalente esercitata, sia come tutela della propria 
esistenza e dei propri diritti. E dunque dovrà adottare un nuovo modello di 
vita, del tutto ridimensionato e con pochissime aperture, anche se, evidente-
mente, vi saranno alcune eccezioni non trascurabili. E questo si verificherà in 
realtà proprio a Siena18.

16  Si veda in merito anche la recensione che al volume di Todeschini ha dedicato Anna Foa, che 
sembra aver sollevato questo stesso rilievo: A. Foa, I grandi libri del 5776. La banca e il ghetto. Nuova luce 
su una storia italiana, in <https://moked.it/blog/2016/08/01/i-grandi-libri-del-5776-la-banca-e-il-
ghetto-nuova-luce-su-una-storia-italiana/>. A questo riguardo, si veda anche l’interessante intervista 
di Michael Gasperoni a Giacomo Todeschini sui problemi e gli interrogativi suscitati dal suo lavoro 
(cfr. infra, nota 18). Qualche ulteriore precisazione è possibile coglierla nel successivo scritto di Tode-
schini, pur ribadendo, in buona parte, la sostanza della sua posizione interpretativa: G. Todeschini, 
Gli ebrei nell’Italia medievale, Roma, Carocci, 2018.

17  Anche se non sempre vi sarà una continuità assoluta nella permanenza dei ghetti.
18  Il tema dei ghetti in Italia, della loro formazione e significato ed evoluzione nel tempo è stato 

di recente preso in considerazione nelle ricerche e negli studi coordinati da Michael Gasperoni. Si 
veda, specificamente, M. Gasperoni, L’Italie des ghettos: normes, résistences et nègociations, in «Dix-septième 
siècle», 282 (n. mon.: Le siècle des ghettos: la marginalisation sociale et spatiale des juifs en Italie au XVIIe siècle), 
2019, pp. 3-20; Id., Entretien 2, Le ghetto: “une technique de gouvernement”: entretien avec Giacomo Todeschini, 
in ibid., pp. 21 -34. Altrettanto interessante risulta un altro studio dello stesso autore, sul tema dello 
jus chazakah, aspetto indubbiamente centrale per la storia della vita e dell’organizzazione dei ghetti. 
(M. Gasperoni, Les ghettos juifs d’Italie à travers le jus chazakah. Un espace contraint mais négocié, in «Annales 
H.S.S.» 73, 3, 2018, pp. 559-590); così come quello di Angela Groppi sulla storia del ghetto di Roma 
(A. Groppi, Les deux corps des juifs: droits et pratiques de citoyenneté des habitants du ghetto de Rome, XVIe 
-XVIIe siécle, in «Annales H.S.S.» 73, 3, 2018, pp. 591-625. Per uno sguardo d’insieme sull’inizio della 

https://moked.it/blog/2016/08/01/i-grandi-libri-del-5776-la-banca-e-il-ghetto-nuova-luce-su-una-stor
https://moked.it/blog/2016/08/01/i-grandi-libri-del-5776-la-banca-e-il-ghetto-nuova-luce-su-una-stor


150 Michele Cassandro

7. Il ghetto senese entrò in funzione, come si è detto, soltanto nel 1573 e fu 
localizzato in pieno centro cittadino in un’area presso il Campo, dietro il Palazzo 
civico, tra via Salicotto e via del Porrione, con le vie trasversali delle Scotte e di 
Luparello e i vicoli e vicoletti intermedi di Vannello, Fortuna, Coda e Manna. 
Quello che è interessante sottolineare è che, sin dall’inizio dell’avvio del ghetto, vi 
furono delle vistose eccezioni rispetto all’obbligatorietà di residenza nell’area del 
medesimo. In effetti, si concesse a qualche esponente della comunità ebraica di 
Siena di mantenere case e botteghe fuori del ghetto, anche se nelle immediate vi-
cinanze. Così, ad esempio, proprio la più illustre ed elevata famiglia, dal punto di 
vista sociale ed economico, quella dei da Rieti, rientrata a Siena pochi anni dopo, 
come si è visto, aveva ottenuto di conservare la propria dimora dove già in pre-
cedenza aveva abitato19. E non si tratterà, peraltro, di un caso isolato, soprattutto 
in seguito. La comunità ebraica di Siena, infatti, cresciuta nelle sue dimensioni, 
ebbe sempre più bisogno di allargare la propria disponibilità abitativa, una volta 
esaurite le massime potenzialità offerte dalle case ubicate nel ghetto. Né bastò il 
tentativo più volte ripetuto di allargarne i confini20. E, dunque, questa sarà una 
costante destinata ad aumentare nel tempo. Non si può qui non rimarcare una 
certa propensione delle autorità cittadine a venire incontro alle esigenze della 
comunità ebraica, nonostante tutto.

Se si osserva, in effetti, oltre un secolo dopo, la situazione demografica de-
gli ebrei di Siena, sulla base di una fonte parrocchiale, conservata nell’Archivio 
arcivescovile di Siena21, da cui risulta una popolazione complessiva di 371 per-
sone, di cui 181 maschi e 190 femmine, si nota che ben un terzo della medesima 
viveva fuori del ghetto. È da presumere, pertanto, che la condizione abitativa, 
che forse inizialmente non doveva essere troppo carente era andata col tempo 
peggiorando, sì da richiedere l’intervento del Comune, su istanza degli ebrei, 
per migliorare la loro situazione22. I dati che abbiamo a disposizione, ricavabili 

stagione dei ghetti e della loro evoluzione, con particolare riferimento allo Stato della Chiesa, rinvio 
anche a quanto osservavo qualche anno fa: M. Cassandro, L’avvento dei ghetti nello Stato pontificio. Ana-
lisi e interpretazione di un fenomeno di lunga durata, in Ebrei dell’Italia centrale. Dallo Stato pontificio al Regno 
d’Italia, Perugia, Editoriale Umbra, 2012, pp. 51-69.

19  Dopo la morte di Simone da Rieti, i suoi eredi rinnovarono la domanda di poter mantenere 
case e botteghe al di fuori del ghetto e riottennero tale concessione nell’agosto 1581 (as si, Balia, 
n. 182, c. 47r.).

20  Cfr. P. Turrini, La comunità… cit., p. 60.
21  Archivio Arcivescovile di Siena (d’ora in poi AA SI), n. 2817 (parrocchia di San Martino).
22  Per maggiori particolari, rimando a un mio studio di diversi anni addietro, condotto su 

tale fonte documentaria, nel quale viene messa in luce la situazione abitativa e familiare dei nuclei 
ebraici censiti: M. Cassandro, La comunità ebraica di Siena, intorno all’ultimo quarto del ‘600. Aspetti 
demografici e sociali, in «Bullettino senese di storia patria», XC (1983), pp. 126-145. In un’ottica più 
generale, il tema è stato ripreso in considerazione in un altro mio lavoro: Id., Spazio urbano e co-
munità ebraiche nell’Italia centrosettentrionale nel Cinque e Seicento, in «Studi storici Luigi Simeoni», LIV 
(2004), pp. 45-64.



151Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

dalla suddetta fonte, dànno l’idea che almeno una parte delle case abitate dagli 
ebrei nel 1685 avesse uno spazio se non ottimale almeno sufficiente per consen-
tire loro una vita dignitosa. E questo sembra essere stato proprio il frutto della 
concessione di ulteriori spazi abitativi sempre nella stessa area urbana, ma al di 
fuori del ghetto23. Vi sono, inoltre, particolari riscontri di mantenimento o di ac-
quisizione di immobili a titolo di proprietà, sia nel tardo Seicento che nel secolo 
successivo, riguardanti segnatamente le famiglie economicamente e socialmente 
più elevate24.

8. Un altro aspetto da rilevare, non meno importante è il fatto che il 
divieto di continuare a esercitare il prestito feneratizio non fu applicato inte-
gralmente e continuativamente, almeno nel territorio. Si ha notizia, infatti, che 
proprio nella già menzionata Sovana continuava a essere in attività, nel 1631, 

23  Nel ghetto vi erano trentanove case, la maggior parte delle quali a un solo piano, quattro, a due 
o tre piani e una, a quattro piani, nella quale abitavano quattro famiglie, cioè quelle di Angelo Orefici, 
Abram Forte, Leone Benevento, Donato Sala: M. Cassandro, La comunità… cit., p. 131. I nuclei 
familiari che abitavano fuori del ghetto erano quelli di Isac Gallichi, Mosè Gallichi. Benedetto Forte, 
e del Dottor Aronne Vito Sadun, che avevano tutti dimora nei quattro piani di un’abitazione posta 
di fronte al macello, e poi quelli di Mosè Pesari, Samuele Gallichi, Isac Pasilio (alias, probabilmente, 
Passigli), Agnolo Sicilia, Gabriello Barroccio, Laudadio Blanis, Beniamino Velletri, Oriello Modena, 
Isac Gallichi (omonimo del precedente), David Barroccio, Lazzaro Viterbo, Mosè Borghi, Abramo 
Pacecco, Salvadore Orefici, Esther Levina, Volumnio Gallichi, che dimoravano tutti nelle 9 case in 
via del Rialto (aa si, n. 2817). Un’altra rilevazione della popolazione della comunità ebraica, a distanza 
di pochi anni, è presente in questa stessa documentazione conservata nell’archivio arcivescovile di 
Siena, stilata in data 15 maggio 1691, con piccole differenze per numero e presenze dei componenti 
della medesima, dalla quale risulta che in tale anno la comunità era formata da 394 persone, cioè 192 
maschi e 202 femmine: «Nota di tutti gli Ebrei che si ritrovano nella città di Siena con la descrittione 
di tutte le fameglie a casa per casa, numero di tutti e grandi e piccoli e maschi e femmine e età, fatta 
il dì 15 di maggio 1691» (aa si, n. 2820, c. 1). Gli intestatari delle abitazioni, presumibilmente quasi 
tutti capifamiglia, risultano essere sessantanove. Le case nel ghetto erano rimaste sempre trentanove 
mentre, nell’area di Rialto, quindi, appena fuori del ghetto, vi erano le altre dieci case. La prima casa 
del ghetto era costituita di cinque piani e vi abitavano cinque nuclei familiari, cioè quelli di Salomone 
Gallichi, Isac Gallichi, Rebecca Gallichi, Benedetto Forti, Abramo Forti. È probabile che si trattasse 
dello stesso fabbricato che, in precedenza, era di quattro piani e ora appariva sopraelevato di un piano 
e con alcune modifiche nella presenza degli inquilini. Nella seconda casa dell’area di Rialto, di quattro 
piani, abitavano, rispettivamente, Gabriello Barocci, il dottor Sebibo, Isac Passigli, Agnolo Sicilia. 
Gli altri intestatari delle case di Rialto erano Mosè Pesaro, Sabbatino Gallichi, Rosa Passigli, Orielle 
di Modana (Modena), Maraviglia Blandis, vedova, David Cetoni, David Barrocci, Bonaventura Vi-
tali, vedova, Abramo Pacecco, Mosè Levi, Laura Orefici, vedova, Salvatore Orefici, David Funaro, 
Volumnio Gallichi. In totale, gli ebrei di Siena che risultavano abitare in tale area cittadina, in questa 
rilevazione, erano novantatré, cioè quarantotto maschi e quarantacinque femmine (AA SI, n. 2820, 
cc. 9-11). La localizzazione delle case nell’area del ghetto nel 1691 era descritta nel modo seguente: 
«primo portone di sopra e tirando in giù a dirittura verso la Stufa» (5 case); «nella piazzetta» (6 case); 
«secondo portone di sopra e tirando in giù a dirittura verso il Montone» (10 case, più una «casa sotto 
la scuola che si era lasciata»); «nel chiassolino di sotto» (13 case); «nel chiassolino di sopra» (4 case); 
«nel Realto» (10 case). 

24  Cfr. P. Turrini, La comunità… cit., passim; M. Cassandro, Spazio… cit., p. 59.



152 Michele Cassandro

un banco di prestito tenuto da ebrei, come risulta dalla normativa che lo rego-
lamentava, approvata dal Governatore di Siena25. Queste, comunque, almeno 
ufficialmente, appaiono come delle eccezioni. L’attività prevalente degli ebrei 
senesi è chiaramente ormai concentrata nel settore del commercio a diverso 
livello.

Si è già visto, del resto, che pochi anni dopo l’inizio del funzionamento 
del ghetto, un ramo della famiglia dei da Rieti aveva ottenuto di ritornare a 
Siena e di risiedere fuori del ghetto. Nell’accogliere la richiesta, era stata loro 
garantita la possibilità di esercitare il commercio di ogni genere di merci e 
prodotti26. Questa prospettiva, soprattutto per le famiglie ebree più importan-
ti, sarà destinata a diffondersi nel corso del Seicento e oltre. Insomma, con il 
ghetto, cambiano molte cose nella vita e nelle prospettive degli ebrei senesi. Si 
riduce e si modifica il loro spazio economico e il loro modello di vita, ma non 
proprio radicalmente e non esattamente per tutti. Se ci sono e si diffondono i 
rigattieri e gli straccivendoli in modo certo più pronunciato che in precedenza, 
rimane una cerchia di persone che si stacca, come in passato, per capacità e 
prospettive economiche e posizione sociale. E se, nel Cinquecento, i protago-
nisti maggiori della comunità ebraica senese erano stati i da Rieti, sia come giro 
d’affari che come capacità di reddito, nel Sei e Settecento, il loro ruolo, al più 
alto livello, sembra essere stato assunto dai Gallichi, anche essi con diversi rami 
familiari e molteplici attività commerciali condotte e sviluppate27. In sostanza, 
nel corso del Seicento, il quadro economico e sociale degli ebrei senesi cambia 
indubbiamente, ma conserva anche alcune peculiarità. Da un lato, nel corpo 
sociale, con una popolazione che verso la fine del secolo raggiunge e supera le 
quattrocento unità, nella quale a una minoranza elitaria al vertice sia economi-
co che politico della comunità si affianca un ampio numero di persone di ceto 
medio o più debole. Dall’altro, in perfetta colleganza con tale aspetto sociale, 
si intravedono delle attività importanti nel campo della produzione e vendita 
di prodotti nel settore laniero e serico. È questo settore che ha sostituito nelle 
sfere più elevate della società ebraica il prestito feneratizio, particolarmente 
quello di più elevato ammontare, ma non senza suscitare grandi contrasti con 
i produttori e commercianti cristiani, che vedevano in essi una concorrenza 
indebita. Infatti, si hanno ripetute notizie dalle fonti documentarie di una dura 
opposizione dell’arte della seta e della lana contro gli ebrei che commerciava-
no o producevano manufatti lanieri o altri oggetti, presumibilmente di seta, 
relativi a ornamenti del vestiario, come ricami e trine28. E si trattò di una lunga 
querelle che vide contrapposti alcuni esponenti di primo piano della comunità 

25  Cfr. P. Turrini, La comunità… cit., pp. 41-42.
26  AA SI, Balia, n. 181, c.44v.
27  M. Cassandro, Gli ebrei… cit., p. 69, nota 177.
28  Ibid., pp. 66-67. 



153Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

ebraica senese e l’università dei merciai e i produttori e commercianti lanieri 
cristiani, che avevano denunciato l’attività concorrenziale, a loro avviso ille-
cita, esercitata dai primi29. E ci furono, dunque, momenti di alta tensione nel 
corso di tutto il secondo Seicento e oltre. 

9. Alcuni importanti membri della comunità ebbero, peraltro, in un perio-
do di difficoltà, in generale, per trovare opportunità alternative di profitto, l’e-
sclusiva di svolgere un’attività commerciale in un settore particolare di prodotti, 
quali quelli del tabacco, dell’acquavite, della carta, dei cenci e di un sottoprodot-
to del mercato della carne, come i carnicci. Si trattò cioè dell’ottenimento di un 
appalto del commercio di tali prodotti che si protrasse abbastanza a lungo nel 
tempo e che vide partecipi numerosi ebrei come appaltatori generali e subap-
paltatori30. In effetti, l’appalto generale prevedeva l’esclusiva della produzione e 
del commercio dei suddetti prodotti ai concessionari per tutto il territorio del 
granducato, cioè gli Stati di Firenze e Siena e la città, il contado e la montagna 
pistoiesi. Data l’estensione dell’area, si era optato da parte dei concessionari per 
dare a loro volta in subappalto la concessione per dimensioni territoriali più 
contenute31.

In definitiva, al di là delle discussioni e dei contrasti inevitabili per i motivi 
visti e ripetutisi più volte, la vita degli ebrei senesi ebbe la possibilità di scorrere, 
spesso, in modo relativamente sereno, in ciò assecondati, quando ve ne fu biso-
gno, dalle decisioni prese e rinnovate periodicamente per tutelare la loro incolu-
mità fisica e difenderli da molestie e violenze, che si potevano più volte ripresen-
tare, e dalla violazione dei loro diritti anche nell’espletamento dei loro affari.

29  Nel primo caso, si trova nelle carte della Balia, una istanza degli ebrei nel 1651 volta a impedire 
che si dia corso alla richiesta dell’università dei merciai per far cessare la produzione di «nastri, trine e 
altre mercanzie» (as si, Balia, n.199, c. 131). La questione fu poi risolta favorevolmente dai «deputati 
sopra gli ebrei» e fece seguito il vivo ringraziamento degli stessi (Ibid., cc. 135v, 150v): P. Turrini, La 
comunità… cit., p. 53. Nel secondo caso, vi sono altrettante e più numerose tracce nelle fonti del vivo 
contrasto tra gli ebrei e i produttori lanieri senesi. In particolare, nel 1683, è significativa l’istanza pre-
sentata da Salomone Gallichi per la comunità ebraica volta a bloccare la proibizione di comprare lane 
e vendere e fabbricare pannine. La dirimente questione ebbe poi uno sbocco con un compromesso 
che limitava la compravendita di lane e prodotti lanieri ad alcune qualità inferiori per altri due anni: 
M. Cassandro, Gli ebrei… cit., pp. 66-67; P. Turrini, La comunità… cit., pp. 54-57.

30  Ad esempio, l’appalto generale dell’acquavite che venne rinnovato per nove anni, nel 1673, 
era stato concesso già molti anni prima a Emanuele Levi e compagni, così quello della carta, dei 
cenci e dei carnicci. Quanto all’appalto generale del tabacco esso era stato attribuito a Salomone 
Vita Levi, parente del precedente. Essi e i loro figli e discendenti continuarono a mantenerli, con 
successivi rinnovi, anche in seguito, nel 1717 e oltre. (M. Cassandro, Gli ebrei… cit., p. 68, note 
173, 174). 

31  Nel 1713, ad esempio, i Levi avevano dato in subappalto a David e Samuel Borghi il com-
mercio del tabacco e dell’acquavite per Siena e a loro volta essi l’avevano ceduto per l’area di Monte 
San Savino, Lucignano e Foiano a Flaminio Castelli e fratelli e a David Emanuel Fiorentino (as si, 
Regolatori, n. 242, c. 21r). 



154 Michele Cassandro

Se riconsideriamo una fonte tardo settecentesca relativa a un parziale censi-
mento degli ebrei senesi32, è possibile dedurre, oltre ai dati strettamente demogra-
fici, anche un quadro sommario delle loro attività. Da esso risulta, dunque, che 
il 43,4% degli ebrei censiti erano identificati e definiti come mercanti, il 15,8% 
come sarti e negozianti e il 7,9% come merciai ambulanti33. Quindi la categoria 
professionale di gran lunga prevalente, anche in questo scorcio del secondo e tar-
do Settecento, era indubbiamente quella dei commercianti, pur di diverso livello 
e importanza. E tra di essi vi erano indubbiamente i maggiori esponenti della 
comunità, come i Gallichi, i Levi, i Cabibbo, i Nissim, i Corcos, i Castelnuovo, i 
Funaro, i Coen.

10. In conclusione, i quattro secoli di vita degli ebrei di Siena che sono sta-
ti qui riassunti e osservati sotto il prevalente profilo economico e sociale, nelle 
loro peculiarità essenziali, sembrano essere trascorsi, nel complesso, senza grandi 
eventi drammatici, pur con la presenza frequente di contrasti, di scontri, di ten-
sioni, anche di aspri litigi, sia tra la maggioranza cristiana e la minoranza ebraica, 
sia all’interno di quest’ultima34.

Certo, c’è stato l’avvento del ghetto, che qui, come altrove, ha rappresentato 
un fattore traumatico che ha interrotto un equilibrio che, pur tra alti e bassi, si 
era, in qualche modo, mantenuto, lasciando un certo margine di libertà d’azione, 
pur nell’osservanza stretta delle regole imposte. Molto, dunque, cambiò nella vita 
degli ebrei senesi con il ghetto, come si è messo in evidenza, ma non forse come 
si potrebbe pensare e come è avvenuto, probabilmente, in altre situazioni più pe-
santi35. Si trovò, in definitiva, una sorta di compromesso che salvaguardò, almeno 
in parte, le esigenze essenziali della comunità ebraica sotto il profilo economico 
sociale e religioso.

Il vero dramma, in realtà, esplose soltanto alla fine del Settecento, la-
sciando sorprese e incredule le stesse inconsapevoli vittime di una violenza 
inaudita. Allora, tutto congiurò contro gli ebrei: un rinnovato e ritrovato 

32  AA SI, n. 2836 (parrocchia di San Martino).
33  M. Cassandro, Aspetti socioeconomici della comunità ebraica di Siena nella seconda metà del Settecento, 

in «Studi Senesi», III serie, XXXVII (1988), pp. 675-697 (si veda, in particolare, p. 692, tabella 13 e 
p. 696, appendice A).

34  Si pensi alle grandi tensioni scatenatesi nella comunità a seguito dell’arrivo di un folto gruppo 
di ebrei sefarditi che cercavano di ottenere poteri e una sinagoga per i loro riti parzialmente diversi; 
tentativi che, dopo una lunga controversia, furono destinati all’insuccesso. Tutta la questione è atten-
tamente esaminata e documentata nel lavoro di N. Bonomi Braverman, La comunità ebraica di Siena 
nel Seicento e la disputa fra italiani e spagnoli. Il censimento, in «La Rassegna Mensile di Israel», 2015, 81, 
pp. 77-89. Per un riferimento ad altri contrasti scaturiti tra i due Consigli, maggiore e minore, che 
costituivano gli organi direttivi della comunità nel tardo Settecento, dei quali vi sono ricorrenti tracce 
nei fondi delle magistrature senesi, e particolarmente in quella dei Regolatori, si veda M. Cassandro, 
Aspetti… cit., p. 694.

35  Per alcune osservazioni, in generale, sulla condizione della vita ebraica nei ghetti, rinvio al mio 
L’avvento… cit., pp. 68-69.



155Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali

antigiudaismo, il fanatismo religioso, una politica reazionaria, una volontà 
di rapina, di annientamento, di distruzione, di assassinio. Una pagina nera 
che stravolse in un momento quella libertà agognata e raggiunta illusoria-
mente36.

36  Ci si riferisce, ovviamente, al tragico evento del giugno 1799 con l’assalto al ghetto senese, 
la distruzione e la rapina portate alle case degli ebrei e soprattutto il feroce eccidio di 13 persone 
innocenti. Questo fatto luttuoso si inseriva criminosamente nel quadro della reazione antifrancese e 
antirivoluzionaria che, partita da Arezzo, dilagò in più ambiti, sia in Toscana, a Siena, a Monte San 
Savino, a Pitigliano e altrove, sia in qualche località umbra, come Città di Castello, sotto il celebre ves-
sillo di «Viva Maria», portando alla provvisoria riconquista dei territori del granducato lorenese, e alla 
quale parteciparono anche ampie frange popolari. Su questa pagina drammatica e cruenta dei moti 
antirivoluzionari e dell’azione repressiva condotta si è andata da tempo, e fin dall’inizio, assommando 
un’ampia e variegata letteratura, scaturita da posizioni e interpretazioni storiografiche non univoche 
e spesso contrastanti, fino a lavori più ampi e documentati, frutto di lunghe ricerche come quello di 
Gabriele Turi, ormai di diversi anni fa: G. Turi, Viva Maria. Riforme, rivoluzione e insorgenze in Toscana 
(1790-1799), Bologna, Il Mulino, 1999. Più di recente, e specificamente sulle violenze perpetrate 
contro gli ebrei a Monte San Savino e soprattutto a Siena, è apparso il lavoro di S. Gallorini, “Viva 
Maria” e Nazione ebrea. I fatti di Monte San Savino e Siena, presentazione di F. Cardini e R.G. Salvadori, 
Cortona, Calosci, 2009. Rimane il fatto, quale che sia il giudizio storico sulle libertà conclamate di 
matrice rivoluzionaria, da un lato, e l’antigiacobinismo, il lealismo e la difesa degli ideali tradizionali 
e dei valori religiosi, dall’altro, che restavano, pur in un ampio e ormai duraturo processo di riforme, 
ben saldi e identificabili nel granducato lorenese, ma ai quali si affiancarono peraltro anche altre moti-
vazioni di ordine economico e sociale, che i drammatici eventi di Siena furono un evento aberrante e 
incontestabile. Per un quadro d’insieme della storiografia che si è andata sviluppando su tale tematica 
negli ultimi due secoli fino ai contributi più recenti, si rimanda all’analisi bibliografica ragionata che 
ne ha fatto R.G. Salvadori, Bibliografia aretina, sezione VI, Età moderna: Bibliografia 1790 – 1815 e ras-
segna bibliografica del Viva Maria” (1799), <http://www.unisi.it/bla/bibliografia/bibliografia_aretina.
html>.

http://www.unisi.it/bla/bibliografia/bibliografia_aretina.html
http://www.unisi.it/bla/bibliografia/bibliografia_aretina.html




MICHAËL GASPERONI

La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

Non sarebbe errato dire che, per quanto riguarda la storia e la storiografia 
degli ebrei, Siena è rimasta all’ombra di due altre importanti comunità toscane: 
Firenze e Livorno. A quest’ultima si potrebbe anche affiancare Pisa. I motivi sono 
ben diversi. In quanto capitale dello Stato mediceo, Firenze gode di un evidente 
prestigio politico, il quale va di pari passo con una notorietà storiografica per il 
periodo prima tardomedievale e poi moderno, che oltrepassa l’ambito dei Jewish 
studies. Basti pensare al fatto che a Firenze esistono proprio delle istituzioni di 
ricerca internazionali dedicate alla storia fiorentina e che le storiografie americana 
e francese, oltre a quella italiana, hanno consacrato un’energia e un impegno par-
ticolari alla storia della città capitale1. Infine, Livorno, in quanto «eccezione» – lo 
storico Attilio Milano la definì come una vera e propria «oasi»2 – nella storia degli 
ebrei dell’Italia moderna, rappresenta un’altra area geografica particolarmente stu-
diata, con una netta accelerazione da una ventina d’anni e con un successo poco 
comune e talvolta anche al centro di un rinnovamento storiografico più generale, 
come dimostrano gli studi di Francesca Trivellato3. Di fronte a questi due contesti 

* Vorrei ringraziare Angelo Gravano Bardelli per la segnalazione di alcuni documenti d’archivio 
qui citati e per gli scambi sulle genealogie di famiglie toscane e marchigiane sulle quali lavoriamo 
l’uno e l’altro. Ringrazio inoltre Luca Andreoni e Davide Mano per le preziose riletture.

1  Sugli ebrei di Firenze, oltre agli studi classici di U. Cassuto, Gli ebrei a Firenze nell’età del Ri-
nascimento, Firenze, Olschki, 1918 (rist. anast. 1965), ci limiteremo a rimandare a S. Siegmund, The 
Medici state and the ghetto of  Florence: the construction of  an early modern Jewish community, Stanford, Stanford 
University Press, 2006, e alla bibliografia ivi citata. 

2  A. Milano, Storia degli ebrei in Italia, Torino, Einaudi, 1992, pp. 322‑328.
3  La bibliografia su Livorno e Pisa è sterminata. Ci limiteremo dunque a citare M. Luzzati, La 

casa dell’Ebreo: saggi sugli Ebrei a Pisa e in Toscana nel Medioevo e nel Rinascimento, Pisa, Nistri-Lischi, 1985; 
R. Toaff, La nazione ebrea a Livorno e a Pisa: (1591-1700), Firenze, Olschki, 1990; J-P. Filippini, Il porto 
di Livorno e la Toscana (1676-1814), Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1998; O. Fantozzi Micali, 
La segregazione urbana: ghetti e quartieri ebraici in Toscana: Firenze, Siena, Pisa, Livorno, Firenze, Alinea, 
1995 ; C. Galasso, Alle origini di una comunità: ebree ed ebrei a Livorno nel Seicento, Firenze, Olschki, 2002; 
L. Frattarelli Fischer, Vivere fuori dal ghetto: ebrei a Pisa e Livorno, secoli XVI-XVIII, Torino, Silvio 
Zamorani, 2008; F. Bregoli, The Port of  Livorno and its “Nazione Ebrea” in the Eighteenth Century: Econo-
mic Utility and Political Reforms, in «Quest. Issues in Contemporary Jewish History», 2011, 2, pp. 45‑68, 
rinviando alla bibliografia ivi citata, e F. Trivellato, The Familiarity of  Strangers: The Sephardic Diaspora, 
Livorno, and Cross-Cultural Trade in the Early Modern Period, New Haven, Yale University Press, 2009, 
con la traduzione italiana : Il commercio interculturale: La diaspora sefardita, Livorno e i traffici globali in età 
moderna, Roma, Viella, 2016; G. Calafat, L’indice de la franchise : politique économique, concurrence des ports 
francs et condition des Juifs en Méditerranée à l’époque moderne, in «Revue historique», 2018, 686, pp. 275‑320.



158 Michaël Gasperoni

toscani, la storia degli ebrei di Siena è stata di fatto piuttosto trascurata, anche se 
esistono dei lavori di grande valore e una documentazione particolarmente ricca, 
se non eccezionale, per quanto riguarda la demografia e la storia della famiglia4.

La documentazione conservata sia nell’Archivio di Stato di Siena che in 
quello diocesano è ben nota e ci consente, da una parte, di ricostituire il profilo 
demografico della comunità ebraica locale e, dall’altra, di aprire delle piste di ri-
flessione e di ricerca sul particolare caso senese, inserendolo in quello più vasto 
dell’ebraismo moderno. In effetti, alla luce di questa documentazione archivistica 
e dei dati che si possono da essa ricavare, emergono alcune piste di ricerca di 
taglio più generale, sia sul quadro di vita della comunità che sulla sua posizione 
all’interno: a) del contesto senese; b) dello Stato toscano; c) del contesto interre-
gionale, che collega Siena alle cosiddette comunità di confine a Sud, che conduco-
no fino a Roma e alle Marche ad Est.

Entriamo nel merito dell’argomento, a partire da ciò che si trova alla base 
del mestiere di storico, ossia le fonti. La documentazione di carattere demografico 
è ben nota agli studiosi dell’ebraismo italiano dell’epoca moderna e la storiografia 
recente ne ha sottolineato sia la ricchezza che l’interesse per indagare in pro-
fondità le strutture, non solo famigliari, ma anche socioeconomiche e culturali 
delle comunità ebraiche, in particolare in chiave comparativa5. Se a confronto di 
altri contesti geografici l’Italia può avvalersi di una documentazione demografi-
ca straordinaria, che ne fa un caso a parte nel mondo6, non tutte le comunità, e 
talvolta anche le più importanti, per vari motivi, hanno lasciato così tante tracce. 
Se si prende una delle più notevoli di esse, a riguardo sia del piano numerico che 
di quello simbolico, ovvero la comunità ebraica romana, è sufficiente ricorda-
re quanto sia rara la documentazione di carattere demografico, come aveva già 
segnalato a suo tempo Eugenio Sonnino, il quale coniò la formula del «silen-
zio rumoroso», cioè «una sorta di occultamento di un problema, di imbarazzata 
esclusione dall’immagine della città di una presenza ingombrante»7. 

4  Sulla popolazione ebraica di Siena, oltre al lavoro di Osanna Fantozzi Micali sopra citato, si 
rimanda, in particolare a N. Pavoncello, Notizie storiche sulla Comunità ebraica di Siena e la sua Sinagoga, in 
«La Rassegna Mensile di Israel», 1970, 36-7/9, pp. 289‑313; M. Cassandro, Gli ebrei e il prestito ebraico a 
Siena nel Cinquecento, Milano, A. Giuffrè, 1979; Id., La comunità ebraica di Siena intorno all’ultimo quarto del 
’600. Aspetti demografici e sociali, in «Bullettino senese di storia patria», XC (1983), pp. 126‑147; R.G. Sal-
vadori, Breve storia degli ebrei toscani: IX-XX secolo, Firenze, Le Lettere, 1995; P. Turrini, La comunità 
ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restaurazione, Siena, Pascal Editrice, 2008.

5  Si rimanda in particolare al volume dalle forti dimensioni metodologiche e programmatiche 
curato da L. Allegra, Una lunga presenza. Studi sulla popolazione ebraica italiana, Torino, Silvio Zamorani, 
2009, e alle riflessioni consegnate dallo stesso Allegra nel suo contributo nel volume: Mestieri e famiglie 
del ghetto, pp. 167‑197.

6  L. Allegra, Introduzione, in Una lunga presenza… cit., p. 9.
7  E. Sonnino, Le anime dei romani: fonti religiose e demografia storica, in Storia d’Italia. Annali 16. Roma, 

la città del papa. Vita civile e religiosa dal giubileo di Bonifacio VIII al giubileo di papa Wojtyla, a cura di L. Fio-
rani e A. Prosperi, Torino, Giulio Einaudi, 2000, p. 340.



159La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

Pur senza abbandonare del tutto questa visione, ha un valore euristico da 
esplorare avanzare un’altra ipotesi: il significato di tali assenze sarebbe anche da 
ricercare nel fatto che sovente le fonti non si trovano laddove ci attenderemmo 
che fossero. Occorre dunque stravolgere le nostre abitudini, allargare il raggio 
delle ricerche documentarie. Di fatto, prima che Angela Groppi scoprisse l’uni-
co censimento completo del ghetto romano finora conosciuto per l’età moderna 
nell’archivio notarile della Reverenda Camera Apostolica, avevamo poche in-
formazioni sulla sua popolazione e gli ebrei stessi giocavano, per così dire, su 
questa indefinitezza. Il fatto di «numerare e descrivere gli ebrei», per riprendere 
le parole di Angela Groppi, aveva delle poste in gioco, politiche, istituzionali 
e fiscali, in particolare nel contesto di segregazione sociale destinato a meglio 
circoscrivere e controllare la minoranza ebraica all’interno della città e/o dello 
Stato8. Così, in varie località, le autorità tentarono di contare e censire gli ebrei 
(ma anche le popolazioni in generale), con una finalità evidente di controllo 
sociale, economico e fiscale. Bisogna anche ricordare che la registrazione della 
popolazione cristiana si era andata sistematizzando a partire dal concilio di 
Trento, con i registri parrocchiali prima e con i cosiddetti «Stati delle anime» 
poi: redatti durante il periodo pasquale, questi ultimi servivano spesso da mate-
riale preparatorio per avanzare sulla via di una conoscenza più dettagliata delle 
popolazioni ebraiche, sia da parte dei parroci (i ghetti erano frequentemente 
“affiancati” a una parrocchia, come S. Martino a Siena), che dagli ufficiali co-
munali o del potere centrale. Non a caso, dunque, gli archivi parrocchiali o 
diocesani hanno conservato per la popolazione ebraica vari documenti che, di 
fatto, sono paragonabili a questi Status animarum, e che a Siena, in particolare, 
furono chiamati «descrittione di tutti gli hebrei che si trovano dentro e fuor del 
ghetto» o «nota di tutti gl’ebrei, che si ritrovano nella città di Siena con la de-
scrittione di tutte le famiglie, à casa per casa, numero di tutti, e grandi, e piccoli, 
e maschi, e femmine, e età», rispettivamente nel 1657 e 16919, o «Descriptio fa-
miliarum Hebreorum» come a Roma nel 1733 o più genericamente «Nota delle 
Bocche», come in vari altri contesti (Fig. 1). 

Si deve subito dire che la documentazione di tipo demografico è, per Siena, 
abbondante rispetto ad altre località della penisola italiana, e in particolare per 
quanto riguarda i «censimenti»: ne possiamo individuare diversi sin dalla fine 
del Cinquecento e alcuni di loro sono già stati oggetto di studi accurati10. Con 

8  A. Groppi, Numerare e descrivere gli ebrei del ghetto di Roma, in Gli abitanti del ghetto di Roma. La De-
scriptio Hebreorum del 1733, a cura di A. Groppi, Roma, Viella, 2014, pp. 37‑67.

9  aa si, va2808; as si, Governatore, 828. 
10  Si veda in particolare M. Cassandro, La comunità… cit., pp. 126-147; O. Fantozzi Micali, 

La segregazione... cit., pp. 93 e segg.; N. Bonomi, Un censimento degli ebrei di Siena, in «Materia giudaica. 
Rivista dell’associazione italiana per lo studio del giudaismo», XIV (2009), 1‑2, pp. 485‑492; N. Bo-
nomi Braverman, La Comunità ebraica di Siena nel Seicento e la disputa fra italiani e spagnoli: il censimento, in 
«La Rassegna Mensile di Israel», 2015, 81-1, pp. 77‑90.



160 Michaël Gasperoni

Fig. 1: ASS, Governatore, 828, Nota di tutti 
gl’ebrei, che si ritrovano nella città di Siena 
(1691).

questa ricca documentazione, studiata come un insieme documentario coerente, 
è dunque possibile analizzare l’andamento della popolazione senese su vari secoli 
e tratteggiare un suo primo profilo demografico, con particolare riferimento agli 
aspetti seguenti:

- L’evoluzione della popolazione complessiva;
- Le strutture famigliari e i comportamenti demografici;
- La distribuzione delle famiglie all’interno dello spazio del ghetto;
- L’onomastica;
- Le mobilità e le migrazioni. 
Questa sarebbe la prima tappa per studiare le strutture e le dinamiche so-

cioeconomiche del ghetto, ancora poco note. Nel 2009 Luciano Allegra ricordava 
in effetti che «di fatto, dei ghetti, e in particolare di quelli italiani, continuiamo 
a ignorare aspetti non propriamente irrilevanti come la loro struttura sociale, il 
ventaglio professionale degli abitanti, i meccanismi economici che li reggevano, i 
rapporti di scambio con l’esterno, per non parlare dell’organizzazione familiare, 
del mercato matrimoniale, delle relazioni interpersonali fra i membri. Ci sfugge 



161La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

insomma come potesse funzionare davvero un ghetto, ovvero una enclave pena-
lizzata da drastiche interdizioni che ne modellavano l’identità»11. 

Come è stato sottolineato da Michele Cassandro, i censimenti dell’età mo-
derna non sono privi di lacune: mancano in particolare delle indicazioni più preci-
se sulle professioni dei capifamiglia12. Una prospettiva che incrociasse demografia 
storica, antropologia della parentela, storia del diritto, storia economica e sociale 
sarebbe dunque molto preziosa, in particolare se fosse in grado di integrare anche 
un approccio quantitativo, sorretto da uno spoglio sistematico della documen-
tazione, fosse notarile o prodotta dalle comunità stesse laddove sia presente. Le 
fonti interne riguardanti la demografia dei ghetti, in particolare quelle delle con-
fraternite incaricate di registrare i morti, ma talvolta anche le nascite, o ancora i 
registri di circoncisioni13, per la maggior parte ancora da sfruttare, non mancano 
e costituiscono un elemento complementare e non secondario per studiare in 
profondità le strutture e i comportamenti demografici della popolazione ebraica 
nella lunga durata.

L’andamento della popolazione ebraica di Siena attraverso i secoli

Fino alla chiusura nel ghetto, così come a Firenze e in Toscana in maniera 
generale, la popolazione ebraica senese non era particolarmente numerosa14. Anche 
se non disponiamo di dati molto affidabili per il periodo precedente, si deve notare 
in primo luogo che a Siena la segregazione nel ghetto non sembra essere stata se-

11  L. Allegra, Mestieri... cit., p. 167. Dopo il lavoro pioneristico di Luciano Allegra (Identità in bilico. 
Il ghetto ebraico di Torino nel Settecento, Torino, Silvio Zamorani, 1996), che rimane ancora una delle indagini 
più approfondite sulla storia economica e sociale di un ghetto ebraico, solo pochi studiosi hanno pro-
posto delle ricerche dello stesso spessore. Tra queste, si possono citare: S. Siegmund, The Medici state and 
the ghetto of  Florence... cit.; L. Andreoni, «Una nazione in commercio». Ebrei di Ancona, traffici adriatici e pratiche 
mercantili in età moderna, Milano, FrancoAngeli, 2019. Per Roma risultano fondamentali i lavori recenti o 
meno di K. R Stow – S. Stow Debenedetti, Donne ebree a Roma nell’età del ghetto: affetto, dipendenza, auto-
nomia, in «La Rassegna Mensile di Israel», 1986, 52-1, pp. 63‑116; K. Stow, Theater of  Acculturation: the 
Roman Ghetto in the Sixteenth Century, Seattle, University of  Washington Press, 2001; Id., Anna and Tran-
quillo. Catholic Anxiety and Jewish Protest in the Age of  Revolutions, New Haven, Yale University Press, 2016.

12  M. Cassandro, La comunità… cit., p. 143.
13  Sull’argomento, si veda in particolare: L. Graziani Secchieri, Il ‘Liber Iudeorum Defunctorum’ della 

Comunità Israelitica di Ferrara e le sue integrazioni (1730-1800), in «Materia giudaica», XVII‑XVIII (2012-
2013), pp. 59‑64; L. Andreoni, Nascere in ghetto. Ebrei e natalità ad Ancona nel XVIII secolo, in «Popolazione 
e storia», 2014, vol. 15, n. 2, pp. 9‑36; M. Gasperoni, Note sulla popolazione del ghetto di Roma in età moderna. 
Lineamenti e prospettive di ricerca, in A. Groppi, Gli abitanti… cit., in particolare pp. 73-74; Id., Le fonti per lo 
studio della famiglia ebraica romana in epoca moderna, in Antiche ketubbòt romane. I contratti nuziali della Comunità 
Ebraica di Roma, a cura di O. Melasecchi e A. Spagnoletto, Roma, Campisano, 2018, pp. 43‑53; E. Lol-
li, Il Libro dei morti della Comunità Ebraica di Lugo di Romagna per gli anni 1658-1825, Firenze, Giuntina, 2020.

14  Per un inquadramento generale sulla popolazione ebraica toscana, si rimanda a M. Luzzati, 
La casa dell’Ebreo... cit., pp. 267‑295.



162 Michaël Gasperoni

guita da un aumento notevole della popolazione. Quando gli ebrei toscani furono 
obbligati a stabilirsi in uno dei due ghetti istituiti da Cosimo I de’ Medici nel 1571, la 
maggior parte di essi raggiunse Firenze o varie «comunità di confine»15. La crescita 
avvenne durante il Seicento e in particolare nella seconda metà del secolo16 (Fig. 2). 
È probabile che Siena, come alcuni territori della Toscana meridionale, fosse stata un 
luogo d’accoglienza per alcuni ebrei dello Stato della Chiesa (in particolare del Lazio, 
dell’Umbria e delle Marche), dopo le successive espulsioni della seconda metà del 
Cinquecento17. Lo attestano alcuni cognomi ebraici, spesso a base toponomastica, 
che costituiscono un indizio della sedimentazione demografica del nucleo senese. A 
questi si possono aggiungere alcune famiglie itineranti, come i Modigliano, Passigli 
o Montebarocci, che si spostarono continuamente nel corso dei secoli tra Pesaro, 
Urbino, Lippiano, Monte San Savino, Siena, Piancastagnaio e Roma. Altre famiglie, 
soprattutto romane (tra cui Borghi, Castelnuovo, Cetoni, Funari, da Pesaro, Sadun, 
Velletri), circolarono lungo la linea Siena-Pitigliano-Roma18. Infine, qualche famiglia 
sefardita o di origine sefardita completava questo panorama a metà Seicento.

15  Se si prende per esempio il caso fiorentino, alla vigilia della chiusura nel ghetto, nel 1570, solo 
ottantasei ebrei si trovavano in città, mentre, secondo la stima più che attendibile fatta da S. Sieg-
mund, erano tra 305 e 378 tre anni dopo: S. Siegmund, The Medici state and the ghetto of  Florence… cit., 
pp. 224‑227. Sulle comunità di confine nella Toscana meridionale, si veda in particolare la sintesi 
recente di D. Mano, Les juifs sur la frontière tosco-romaine. Des « terres-refuge » aux ghettos dans une périphérie 
de l’État moderne (1555-1750), in «Dix-septième siècle», 2019, 282-1, pp. 103‑115.

16  Fonti: per il 1580 e 1691: AS SI, Balia, 92, c. 50v e Governatore 828; per il 1612, 1657 e il 1685: 
AAS, va 2807, 2808 e 2816, per il 1693, 1697, 1799 e 1814, M. Cassandro, La comunità... cit., p. 145; 
per il 1670, Biblioteca comunale degli Intronati, ms. B.V.1, «Descrittione dell’Anime, e popolo che si 
trova nella Città di Siena l’anni 1670…», c. 32v; per il 1717, 1726, 1737 e 1766, Biblioteca comunale 
degli Intronati, G.A. Pecci, Diario Senese, ms. A.IX.4, pp. 180-181; ms. A.IX.5, p. 101; ms. A.IX.6, 
p. 194; per il 1773, 1777, 1787, 1848, 1853, 1854, 1858, 1860 e 1864 si veda O. Fantozzi Micali, 
La segregazione urbana...  cit., pp.  104, 114-115. Si vedano anche K. J. Beloch, Bevölkerungsgeschichte 
Italiens. Band 2: Die Bevölkerung des Kirchenstaates, Toskanas und der Herzogtümer am Po, Berlino-Boston, 
De Gruyter, 1965, pp. 149-161; G. Pardi, La popolazione di Siena e del territorio senese attraverso i secoli, in 
«Bullettino senese di storia patria», anno XXX (1923), fasc. II, pp. 85-132. Il censimento del 1841, 
conservato presso l’as fi), è consultabile on-line:

<http://dl.antenati.san.beniculturali.it/v/Archivio+di+Stato+di+Firenze/Stato+civile+del-
la+restaurazione+1816-1860/Siena+Universita+Islaeliticaprovincia+di+Siena/Censimento/1841/>.

17  Sull’alternanza delle politiche dei papi nei confronti degli ebrei durante il Cinquecento fino 
all’espulsione definitiva del 1593, si rimanda al classico A. Milano, Storia degli ebrei in Italia... cit., 
pp. 244‑262. Sull’emigrazione ebraica in questa parte della Toscana, si veda in particolare M. Luzza-
ti, Le famiglie de Pomis da Spoleto e Cohen da Viterbo e l’emigrazione ebraica verso la Toscana meridionale nella 
seconda metà del Cinquecento, in «Tracce», 2004, 9, pp. 149‑160.

18  Si veda in particolare M. Cassandro, La comunità … cit., p. 144; A. Gravano Bardelli, Ge-
nealogie di famiglie ebraiche savinesi, in La nazione ebrea di Monte San Savino e il suo Campaccio, a cura di 
M. Perani e R. Giulietti, Firenze, Giuntina, 2014, pp. 125‑222; M. Gasperoni, La misura della dote. 
Alcune riflessioni sulla storia della famiglia ebraica nello Stato della Chiesa in età moderna, in Vicino al focolare e 
oltre. Spazi pubblici e privati, fisici e virtuali della donna ebrea in Italia (secc. XV-XX), a cura di L. Graziani 
Secchieri, Firenze, Giuntina, 2015, p. 214.

http://dl.antenati.san.beniculturali.it/v/Archivio+di+Stato+di+Firenze/Stato+civile+della+restaurazi
http://dl.antenati.san.beniculturali.it/v/Archivio+di+Stato+di+Firenze/Stato+civile+della+restaurazi


163La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

Se le famiglie iberiche non riuscirono a radicarsi a Siena lasciando verosimilmen-
te la città negli anni 1660-70, è interessante notare che la popolazione del ghetto crebbe 
comunque rapidamente in pochi decenni dopo la loro partenza, non tanto per l’arrivo 
di nuove famiglie, quanto piuttosto per il dinamismo demografico di alcune famiglie 
“autoctone”: da 267 abitanti e 66 famiglie nel 1657 si passò a 371 persone e 68 famiglie 
nel 1685, poi a 394 e 70 nel 1693. Tuttavia, questa crescita folgorante contrasta con il 
calo significativo della popolazione a metà Settecento, che riprese a risalire di nuovo a 
fine secolo: il censimento del 1767 riporta 227 individui per 49 famiglie, mentre i dati a 
nostra disposizione per il 1773, 1777, 1787 e 1799 indicano rispettivamente la presenza 
di 253, 300, 421 e 431 ebrei in città. Questa oscillazione pone ovviamente il problema 
dell’affidabilità delle fonti: pare in effetti poco probabile che la comunità abbia potuto 
perdere un numero così importante di abitanti in un ristretto arco temporale, per poi 
raggiungere nuovamente, nel giro di qualche anno, il livello precedente. Si potreb-
be dunque pensare ad una sotto-registrazione di alcune categorie della popolazione, 
come, per esempio, putti e neonati: se è vero che essi compaiono nel censimento del 
1767, non è fuori luogo ipotizzare un’incompletezza della fonte19. In ogni caso, non si 
può che concordare con Michele Cassandro quando afferma: 

sembra di poter ragionevolmente supporre un mantenimento stabile della 
comunità ebraica senese [tra la fine del Seicento e l’inizio dell’Ottocento], il 
cui lieve incremento, anche se non dovuto certamente che in minima parte 

19  Mancano infatti alcuni stati delle anime della città per questa data. Si potrebbe ipotizzare che alcuni 
ebrei registrati in uno di questi documenti, attinenti a spazi esterni al ghetto, ma i numeri per il 1773 (253) 
e 1777 (300) sembrano concordare con quello del 1767. Si deve anche notare che per il 1766 la cifra di 350 
ebrei è segnalata in un censimento riportato in un diario; come ricorda O. Fantozzi Micali (Ibid. p. 104), 
“i dati sulla consistenza numerica degli ebrei risultano spesso fra loro difformi”. Bisognerebbe dunque 
indagare più in profondità incrociando varie fonti, come quelle notarili o fiscali. Va anche segnalata l’in-
completezza “qualitativa” del censimento del 1767, nel quale non sempre i cognomi sono annotati.

Fig. 2: Andamento della popolazione ebraica di Siena (1580-1864).



164 Michaël Gasperoni

al movimento naturale, è indice e conferma ulteriore di una certa consistenza 
socio-economica della comunità medesima, ancora per molto tempo e cioè 
oltre un secolo20. 

Sarebbe dunque possibile e auspicabile impostare uno studio di lunga du-
rata sulle strutture demografiche e socioeconomiche della comunità ebraica fino 
all’emancipazione, sfruttando in particolare gli archivi notarili, al fine di restituire 
un quadro di vita più articolato, così come le dinamiche interne e gli scambi con 
le altre comunità. Medesima importanza ricopre la prospettiva comparativa: non 
tutte le comunità medie o medie-piccole come Siena sono riuscite a mantenersi 
durante l’età del ghetto e studiare le ragioni, le forme e i modi di questa soprav-
vivenza con un confronto più serrato con le altre realtà aiuterebbe a mettere in 
rilievo tratti comuni e peculiarità. Un solo esempio: nel caso di Urbino, per alcuni 
tratti simile a quello di Siena, la comunità ebraica conobbe un trend assolutamen-
te opposto, passando da 369 anime nel 1633 a 101 nel 179321. Da questo punto di 
vista, anche la fine dell’esperienza storica della segregazione assume un rilievo di 
notevole spessore. Come in altre realtà, sia medio-grandi come Mantova, o medie 
come Pesaro o Senigallia, o ancora piccole come Urbino, questa coincise con il 
crollo o la quasi scomparsa di tante comunità, raggruppate in centri più grandi o 
economicamente più dinamici, ma anche una maggior circolazione delle persone 
tra le comunità: di fatto, nel censimento del 1841, l’Università Israelitica di Siena 
conta due Modenesi, tre Fiorentini, tre Romani, quattro Livornesi, un Pitiglianese 
e un profumiere originario di Leżajsk in Galizia (Polonia)22.

Le strutture famigliari

Per trovare qualche spiegazione dell’andamento della popolazione ebraica 
di Siena tra l’inizio del Seicento e la fine del Settecento, le strutture famigliari 
costituiscono sicuramente un primo indicatore23. Se si mette il caso senese a con-
fronto con due altre realtà dell’Italia centrale, come Roma nel 1733 (4059 abitanti) 
e Urbino nel 1708 (202 abitanti), si nota come, rispetto alla capitale papale, i due 
piccoli ghetti di Siena e di Urbino si distinguono dalla proporzione assai elevata 
di famiglie complesse (multiple ed estese) rispetto alle famiglie nucleari (Fig. 3)24. 
La convivenza di diversi nuclei all’interno di una stessa casa di famiglia potrebbe 

20  M. Cassandro, La comunità … cit., p. 145.
21  M.L. Moscati Benigni, Urbino 1633: nasce il ghetto, in «Proposte e ricerche», 1993, 14, (n. mon. La 

presenza ebraica nelle Marche: secoli XIII-XX, a cura di S. Anselmi e V. Bonazzoli), pp. 121‑138; C. Col-
letta, Demografia storica dei ghetti marchigiani in Ancien Régime, in Una lunga presenza… cit., p. 58.

22  AS FI, Stato civile della restaurazione (1816-1860), Siena (Università Israelitica).
23  Abbiamo usato la tassonomia classica di P. Laslett, La famille et le ménage : approches historiques, 

in «Annales. Économie, Sociétés, Civilisations», 1972, 4‑5, pp. 847‑872.
24  Per Urbino e Roma, i dati provengono da M. Gasperoni, Note sulla popolazione... cit., pp. 86‑87. 



165La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

dunque essere stata una caratteristica delle comunità più piccole o dei ghetti piut-
tosto esigui e nei quali l’altezza degli edifici non fosse particolarmente elevata25.

25  O. Fantozzi Micali, La segregazione urbana... cit., p. 101.

Fig. 3. Strutture delle famiglie ebraiche dei ghetti di Roma, Siena e Urbino (%).

Fig. 4. Strutture delle famiglie del ghetto di Siena, 1612-1767 (%).



166 Michaël Gasperoni

Come si è visto prima, l’aumento della popolazione del ghetto senese risulta 
meno dall’arrivo di famiglie forestieri che da un probabile cambiamento di compor-
tamenti demografici e famigliari all’interno del ghetto, che una prospettiva diacro-
nica ci consente di misurare. Si nota un aumento significativo delle famiglie com-
plesse, in particolare di quelle multiple, nella seconda metà del Seicento: si passa dal 
4,5% nel 1657 al 19,1% nel 1691, un livello che sembra mantenersi durante il secolo 
successivo – sempre ammettendo che il censimento del 1767 sia completo (Fig. 4). 

L’evoluzione delle strutture famigliari a favore di una certa concentrazione 
nelle case, che si può anche osservare attraverso la dimensione media delle fami-
glie, è sicuramente stata una forma di adattamento all’aumento della popolazione, 
in un contesto spaziale che rivelò una certa inerzia dell’area abitativa del ghetto; 
una limitatezza che imponeva compromessi da parte delle autorità cittadine per 
rimediare alla mancanza di spazio. Di fatto, come è stato sottolineato da Michele 
Cassandro, una parte non trascurabile della popolazione ebraica senese (circa un 
terzo) abitava in case poste fuori del ghetto26. In ogni caso, il rafforzamento della 
coabitazione e della compattezza della famiglia ebraica senese andò di pari passo 
con un calo significativo della famiglia nucleare e un numero esiguo di solitari 
(addirittura nessuno nel 1767) o di nuclei senza struttura famigliare, segno di una 
certa massimizzazione dello spazio abitativo. Spesso i solitari erano delle donne, 
vedove o presunte vedove (la qualità di vedovanza non è sempre specificata, ma 
si può desumere dall’età) o forse semplici affittuarie o serve, come si osserva nel 
censimento del 169127. La dimensione media della famiglia ebraica senese rimane 
elevata per tutta l’età moderna e fino all’emancipazione (Tab. 1): si tratta di un 
dato rilevabile in varie comunità dell’Italia settentrionale, come quelle delle loca-
lità minori del Piemonte o quella, molto più numerosa, di Mantova28. 

26  M. Cassandro, La comunità... cit., pp. 130‑134.
27  Si veda la “Nota di tutti gl’ebrei, che si ritrovano nella città di Siena (…)”, as si, Governatore, 

828, a c. 7r, Speranza Semelini, 43 anni che vive al secondo piano dell’abitazione occupata da Leone 
Beneventi; a c. 7r e v, Rachele Semelini, 50 anni, anche lei al secondo piano della casa di Rachele 
Maddis, sicuramente vedova con tre figli; a c. 8v, Dolce Tedesca “vedova”, e sola in casa; a c. 10r, 
Rosa Passigli, 36 anni, al secondo piano della casa di Sabbatino Gallichi.

28  Si veda A. Cuccia, Gli ebrei tra i precursori della transizione demografica?, in Una lunga presenza… cit., 
p. 79; C. Zuccaro, La storia demografica di una piccola comunità ebraica. Asti fra Sette e Ottocento, in Ibid., p. 140.

Tab. 1. Dimensione media delle famiglie.



167La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

Se si scende ancora di un livello, guardando da vicino l’evoluzione della 
popolazione, famiglia per famiglia, si possono avanzare altre osservazioni. La 
prima è che alcune famiglie hanno conosciuto una crescita spettacolare, che forse 
spiega, almeno in parte, l’aumento significativo della popolazione del ghetto nella 
seconda metà del Seicento, mentre altre si sono stabilizzate, o sono addirittura 
scomparse. I Gallichi rappresentano un caso singolare di crescita demografica: 
da 2 famiglie e 10 persone nel 1612 sono passate a 8 e 40 nel 1657 e infine a 12 e 
90 nel 1691, cioè quasi il 23% della popolazione ebraica totale (Fig. 5 e Fig. 6 e 

Fig. 5. Evoluzione delle famiglie ebraiche senesi (per famiglia).

Fig. 6. Evoluzione delle famiglie ebraiche senesi (per anno).



168 Michaël Gasperoni

Tab. 2). Se a Roma il peso demografico di alcune famiglie non andava di passo 
pari con un peso economico e sociale all’interno della comunità – infatti, le fa-
miglie più in vista riuscivano a trovare un equilibrio tra una riproduzione sociale 
forte e una riproduzione biologica controllata attraverso matrimoni tra parenti 
agnatici e compattezza abitativa29 –, in un ghetto molto più piccolo come quello 
di Siena, una tale consistenza numerica doveva rappresentare, per una famiglia, 
una certa forza rispetto alle altre.

Se nel caso della famiglia Gallichi l’aumento del numero totale degli indivi-
dui è correlato a quello del numero dei nuclei, alcune famiglie, come i Pesaro o i 
Nissim, si sono notevolmente ingrandite senza che aumentasse il numero di nuclei 
famigliari. Quest’ultima famiglia è sempre rimasta divisa in uno o due nuclei, ma 
questi sono passati da 7 a 5 e poi a 26 persone tra il 1612, 1657 e il 1691 (Tab. 2). 

Famiglia e onomastica

Oltre alle strutture famigliari e alla distribuzione delle persone per sesso 
e per età, i censimenti consentono di svolgere dei sondaggi di taglio antroponi-
mico. L’onomastica è sempre stata un terreno privilegiato negli studi ebraici, in 

29  M. Gasperoni, Les noms de familles juifs à Rome au XVIIIe siècle. Le ghetto entre onomastique et histoire 
sociale, in «Revue des études juives», 2018, 177, 1-2, pp. 135‑172.

Tab. 2. Evoluzione delle principali famiglie ebraiche senesi.



169La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

Italia come negli altri Paesi, fino a divenire un campo di ricerca molto fecondo 
per la demografia storica30. Se l’onomastica consente di conoscere e seguire i gusti 
e le mode dei nomi di persona all’interno della società ebraica31, vari studiosi, a 
cominciare da Sergio Della Pergola, hanno mostrato come potesse diventare un 
metodo di ricerca particolarmente proficuo – tenendo ovviamente conto di varie 
precauzioni metodologiche – per studiare le mobilità, le migrazioni e la storia 
degli insediamenti ebraici o, piuttosto, della sedimentazione della popolazione 
ebraica durante un lungo periodo32. 

Per quanto riguarda Siena, a completamento di quanto affermato in pre-
cedenza, alcune osservazioni di carattere generale paiono necessarie. La prima 
riguarda la continuità della presenza della maggior parte dei cognomi nella città 
nel lungo periodo, segno che la popolazione rimase assai omogenea durante il 
periodo preso in considerazione. Il censimento del 1657, in questo senso, ci for-
nisce una testimonianza del tentativo fallito di alcune famiglie sefardite e porto-
ghesi di stabilirsi a Siena33, i cui cognomi scomparvero definitivamente. Inoltre, 
la frequente presenza di cognomi di ebrei residenti a Siena in varie località della 
Toscana meridionale, così come a Roma e nelle Marche, suggerisce di aprire vari 
cantieri di ricerca per studiare le relazioni tra le varie comunità sia verso la parte 
settentrionale dello Stato (Firenze, Livorno e Pisa), che verso le varie zone di 
confine, ad est (in particolare Lippiano e Gioiello, integrando con loro la più 
vicina Monte San Savino a esse connessa) verso la Legazione di Urbino e a sud 
nell’Amiata, fino a Roma, passando da Pitigliano. Partendo dai vari legami di 
parentela che connettono due delle principali famiglie senesi e romane, i Gal-
lichi e i Corcos, il rapporto tra la comunità di Siena e quella di Roma potrebbe 
rivelarsi un indizio da esplorare più compiutamente: due figli del celebre rabbino 
Tranquillo Vita Corcos, Isacco Giuseppe e Samuele avevano sposato due cugine, 
Diana e Dolce, rispettivamente figlie di Salvatore e Abramo del fu Moisè Gallichi, 
portando in casa due cospicue doti di ottocento scudi romani nel 171934. Le due 

30  Per una visione d’insieme, si veda L. Andreoni-M. Gasperoni, Histoire de la famille et démogra-
phie historique des juifs de l’antiquité à nos jours: approches historiographiques, in «Annales de démographie 
historique», 2018, 136, 2, pp. 7‑36.

31  Per un quadro generale sulla nominazione delle persone, si rinvia ad un numero tematico delle 
«Annales de démographie historique», curato da C. Grange  : Nommer : enjeux symboliques, sociaux et 
politiques, «Annales de démographie historique», 2016, 131, 2.

32  Si veda in particolare S. Della Pergola, Alcuni aspetti quantitativi della distribuzione del cognome 
fra gli ebrei in Italia, in «Annuario di studi ebraici», X (1984), pp. 65‑86, e, più recentemente, la sintesi 
di C. Colletta, Demografia… citata.

33  L’arrivo di questi ebrei iberici avvenne in effetti non senza tensioni e dispute con la popolazio-
ne già presente in ghetto, in particolare attorno alla costruzione di una nuova sinagoga: N. Bonomi 
Braverman, La Comunità ebraica di Siena… citata.

34  A Roma, il livello delle doti era assai basso rispetto ad altre realtà, anche all’interno del gruppo 
delle famiglie facoltose (si veda M. Gasperoni, La misura della dote… citata). Le doti di Dolce del fu 
Abramo Gallichi sposa di Samuel figlio del Rabbino Tranquillo Vita Corcos e di Laura del Monte e 



170 Michaël Gasperoni

cugine avevano delle origini romane attraverso la nonna materna, Ricca Viterbo. 
I legami tra la comunità senese e quella romana si stringevano anche tramite altre 
famiglie facoltose come i banchieri Velletri, Toscano e Palliano o altre più mode-
ste, come i Rocches o i D’Anticoli35.

La distribuzione dei nomi di persona nel ghetto senese tra Sei e Settecento 
costituisce un altro indicatore delle pratiche famigliari. Se si guarda da vicino, i 
dieci nomi più ricorrenti, sia per i maschi che per le femmine, è possibile rilevare 
dei fenomeni degni di nota. Tra i maschi, la scelta di alcuni nomi come Angelo, 
Salomone, Abramo e Moisè è rimasta costante, mentre alcuni, come Isacco, sono 

di Diana di Salvatore Gallichi sposa di Isaac Giuseppe fratello del primo (pagate in entrambi i casi 
nel modo seguente: 700 scudi in contanti e 100 in corredo), sono conservate nell’Archivio di Stato 
di Roma [da ora in poi as rm], Trenta Notai Capitolini, Ufficio 5, vol. 421, 1719, feb. 7, c. 223; vol. 422, 
1719, giu. 7, c. 144.

35  Si vedano per esempio una procura di Sara Citone, figlia del fu Elia, ebreo senese convertito 
al cristianesimo e vedova del fu Giacobbe Rocches, romano: as rm, Trenta Notai Capitolini, Ufficio 5, 
vol. 431, 1722, dic. 17, c. 455 e il patto dotale di Rosa D’Anticoli, ebrea romana moglie di Moisè 
Pellagrilli di Siena in AS SI, Notarile moderno, Crescenzo Vaselli, 2569, 1641, mag. 29, c. 81.

Tab. 3. Nomi maschili più frequenti nel ghetto di Siena.



171La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna

calati in modo tale da uscire dalla classifica. Per quanto riguarda le donne, le mu-
tazioni sono più evidenti: en vogue durante il Seicento (primo nel 1691 e nel 1685 
molto davanti al secondo36), Ricca si ritrova in sesta posizione a parità con altri 
quattro nomi. All’opposto, Bonaventura (con le varianti) passa dalla quinta posi-
zione a quella dominante nel 1767. Il secondo nome più frequentemente attribuito 
a fine Seicento, Stella – che abbiamo volontariamente distinto da Esther –, passa 
da 12 occorrenze a solo 1 nel 1767 (Tab. 3 e Tab. 4). 

Ma questo cambiamento all’interno dell’assegnazione dei nomi femminili si 
può misurare in modo molto più visibile se si confronta l’evoluzione degli stocks di 
nomi femminili e maschili durante il periodo. In effetti, e sempre ricordando la 
possibilità che il censimento del 1767 fosse incompleto (ma da un punto di vista 
statistico si nota che lo squilibrio tra uomini e donne all’interno della popolazione 
di riferimento è inesistente, visto che si passa da 202 femmine nel 1691 a 116 nel 

36  Il secondo nome dopo Ricca (15 occorrenze), nel 1685, era Rachele, Regina e Allegra, con 9 
occorrenze. Si veda M. Cassandro, La comunità … cit., p. 147.

Tab. 4. Nomi femminili più frequenti nel ghetto di Siena.



172 Michaël Gasperoni

1767 e rispettivamente da 192 a 111 maschi), si nota una drastica riduzione dello 
stock dei nomi femminili rispetto a quello dei nomi maschili, che si mantiene quasi 
perfettamente (Tab. 5). Così, da 62 nomi femminili diversi nel 1696, si passa a soli 
35 nomi nel 1767, segno di un’evidente omogeneizzazione della scelta del nome 
per le ragazze, che andrebbe confrontata con altre realtà geografiche dell’epoca37 
da un lato, e dall’altro con l’evoluzione ottocentesca, durante la quale si nota una 
maggiore libertà di scelta dei nomi all’esterno del repertorio per così dire classico 
dell’onomastica ebraica38.

Come si è visto, la disponibilità e la ricchezza delle fonti di carattere de-
mografico consentono di seguire l’evoluzione della popolazione ebraica, a Siena 
come in numerose altre località della penisola italiana. Questa documentazione 
costituisce un primo quadro per studiare più in profondità le strutture demogra-
fiche e socioeconomiche dei ghetti, ricorrendo poi sistematicamente alla varietà 
delle fonti a nostra disposizione, in particolare quella notarile o quella prodotta 
dalle comunità stesse, con lo scopo di ricostituire con grande precisione le fami-
glie e i legami di parentela, le traiettorie individuali e collettive, a varie scale, ri-
correndo a strumenti di ricerca digitali e a metodi quantitativi. Si tratta, insomma, 
di una prima tappa per erigere una vera e propria prosopografia e un atlante dei 
ghetti ebraici durante l’età moderna39.

37  A Roma, si nota per esempio uno squilibrio tra lo stock dei nomi femminili e maschili, quello 
femminile essendo molto più fornito nel censimento del 1733 rispetto a quello maschile. Si veda 
M. Gasperoni, Les noms de familles juifs à Rome au XVIIIe siècle… cit., pp. 146‑148.

38  L. Allegra, La famiglia ebraica torinese nell’Ottocento. Le spie di un’integrazione sociale, in Il matrimonio 
ebraico. Le ketubbot dell’Archivio Terracini, a cura di M. Vitale, Torino, Silvio Zamorani, 1997, pp. 80‑84.

39  Questo è lo scopo del progetto collettivo Géo-J, atlante digitale della presenza ebraica in Italia, svi-
luppato al Centre Roland Mousnier (CNRS / Sorbonne Université), che verrà progressivamente reso 
disponibile on-line sul sito del centro.

Tab. 5. Evoluzione dello stock dei nomi di persona.



MARIO ASCHERI

Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

1. Per introdurre l’Autore

Siamo bene informati sui rapporti intercorsi a Siena tra le autorità pubbliche 
e la comunità ebraica fino alla Restaurazione1 e gli altri contributi previsti per 
questo convegno mi hanno consigliato di ritagliarmi uno spazio più ampio terri-
torialmente, ma più ristretto tematicamente. Mi limiterò infatti a dedicarmi alla 
normativa recepita in un libro solo, ma di grande successo nel suo tempo, perché 
seppe tener conto dei problemi giuridici quotidiani entro il quadro normativo 
toscano granducale.

Non è stata una sorpresa rilevare che anche in Toscana c’erano criticità da 
tempo tradizionali nel “trattamento” degli ebrei, ma nel complesso il quadro pur 
variegato che emerge dal mio punto di vista non è del tutto negativo (o riprove-
vole, meglio), e conferma quanto già scritto ed esposto anche nel corso del conve-
gno2. Il mio osservatorio è particolare, ma assume una qualche rilevanza perché è 
quello di un personaggio qualificato: un giurista di peso nell’apparato granducale, 
la cui opinione non poteva passare inosservata, o comunque essere di scarso rilie-
vo come quella di un qualsiasi operatore del mondo giuridico.

Il giurista cui mi riferisco è Marc’Antonio Savelli. Egli nacque a Modiglia-
na (1624?), nella Romagna fiorentina, studiò a Bologna e si addottorò in utroque 
iure formandosi soprattutto a Pisa, però. Dalla città universitaria privilegiata dai 
Medici egli mosse per ricoprire cariche giudiziarie notevoli nello Stato pontificio: 
tra le altre quella di luogotenente e poi podestà a Forlì e a Imola. Poi passò al 
servizio dei Medici come cancelliere comunitativo a Terra del Sole, ad esempio, 

1  P. Turrini, La Comunità ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato dal Medioevo alla Restaura-
zione, Siena, Pascal, 2008, con mia Prefazione, pp. ix-xii. Per un quadro complessivo si possono vedere 
le mie pagine recentissime di Un altro Arcirozzo ‘oscurato’: Giuseppe M. Torrenti. L’entrata solenne di Vio-
lante di Baviera e un Palio ‘straordinario’: del 2 luglio 1717, in «Accademia dei Rozzi», 2023, 58, pp. 4-12 
(anche on line nel sito dell’Accademia). Nel numero precedente della stessa rivista ho accennato alla 
presenza sulla lunga durata degli Ascarelli a Siena: famiglia presente come nobile ancora nel Sette-
cento, è documentata localmente dal secolo XIII. 

2  Rinvio a Patrizia Turrini e Michele Cassandro in questi atti. E mi pare coerente con valutazioni 
storiografiche oggi più equilibrate di un tempo. Utili da ultimo D. Edigati, Gli occhi del Granduca. Tec-
niche inquisitorie e arbitrio giudiziale tra Stylus Curiae e ius commune nella Toscana secentesca, Pisa, ETS, 2009, 
e L. Mannori, Lo Stato del Granduca 1530-1859. Le istituzioni della Toscana moderna in un percorso di testi 
commentati, Ospedaletto, Pacini, 2015.



174 Mario Ascheri

e poi finalmente dal 1661 come cancelliere maggiore degli Otto di guardia. Da 
questo tribunale centrale autorevolissimo dello Stato fiorentino, poté poi divenire 
auditore della neo-eretta Rota criminale, nel 1680, che ereditò competenze degli 
Otto, con la quale corte si alternò con intervalli fino alla morte (1695)3. Quindi, 
per lunga consuetudine professionale il Savelli era un personaggio nelle condizio-
ni migliori per scrivere l’opera cui mi riferisco: la Pratica universale. Essa rimarrebbe 
con un titolo assai ambiguo se non fosse dichiarata opera del Savelli, qualificato 
«auditore della Rota Criminale di Firenze» e non fosse precisato nel sottotito-
lo che è «compendiosamente estratta per alfabetto dalle principali leggi, bandi, 
statuti, ordini e consuetudini, massime criminali e miste, che si osservano negli 
Stati del Serenissimo Gran Duca di Toscana»4. Un’aggiunta ancora era necessaria 
per attrarre l’attenzione del giurista attento alle buone letture professionali: «Con 
aggiunta di varie conclusioni di ragione comune». Insomma, l’opera non voleva 
trascurare le opinioni accreditate dalla dottrina di diritto comune basandosi sulla 
pratica forense e in particolare di quella della Rota, degli Otto di Guardia e della 
Balia della città di Firenze. 

Si tratta quindi di un manuale di diritto e procedura penale da segnalare 
anche perché è la prima sintetica esposizione di diritto dotto e di diritto ‘pro-
prio’ della Toscana pubblicata in volgare prima dello stesso famosissimo Dottor 
volgare di Giovanni Battista De Luca5. L’editio princeps apparve a Firenze nel 1665, 
ma l’opera fu rivista e ripubblicata con dedica al Granduca nel 16816 per essere 
poi ristampata più volte, perché il suo successo continuò nel Settecento fino alla 
decima ristampa, cioè fino alla vigilia della famosa riforma Leopoldina del 17867. 

3  D. Edigati, ad vocem, in Dizionario biografico dei giuristi italiani, II, a cura di I. Birocchi et Alii, 
Bologna, Il Mulino, 2013, p. 1809 ss. (ora opera di riferimento per i giuristi). A questo studioso si 
deve una ricca monografia utile non solo sul giurista ma anche per l’attività degli Otto di Guardia e 
della Rota criminale: Una vita nelle istituzioni. Marco Antonio Savelli giurista e cancelliere tra Stato pontificio e 
Toscana medicea, Modigliana, Accademia degli Incamminati, 2005; qui, pagine specifiche sulla Pratica 
(pp. 50-55).

4  Cito dall’edizione veneziana del 1707, che si dichiara «arricchita di molte aggiunte» del cav. 
Guido Antonio Savelli, figlio di Marc’Antonio: Pratica universale del dottor Marc’Antonio Savelli, Venezia, 
Paolo Baglioni, 1707.

5  Aggiornate considerazioni sul diritto “moderno” nella miscellanea Iura communia. Scritti in ricor-
do di Mario Montorzi, a cura di D. Edigati – M.P. Geri, Pisa, Pisa University Press, 2022.

6  D. Edigati, Una vita, cit., p. 53. La voce Ebrei mi sembra aggiornata fino al 1679 (§ 20) nell’e-
dizione veneziana da me utilizzata, priva di dedica a Cosimo III. Molti bandi successivi, registrati 
in Cantini (si veda nota 16), confermarono norme precedenti; si aggiunsero però proibizioni di 
partecipare a feste cristiane, di uscire dal ghetto e un’attenzione per i dipendenti cristiani di imprese 
ebraiche, nonché il divieto dei servizi di balie ebraiche e di prestiti al Monte pio. Per altri dettagli 
rinvio ai contributi di Cassandro e Turrini già ricordati.

7  Cui è dedicata una bibliografia vastissima, con nuovi titoli frequenti, anche perché la Regio-
ne Toscana dedica alla riforma leopoldina la Festa della Toscana nel giorno della sua emanazione 
(30 novembre). Ci si introduce ad essa ad esempio con D. Edigati, Prima della ‘Leopoldina’: la giustizia 
criminale toscana tra prassi e riforme legislative nel XVIII secolo, Napoli, Jovene, 2011.



175Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

Questa non abrogò il diritto precedente in toto, ma oltre alle innovazioni clamo-
rose in tema di tortura giudiziaria e di pena di morte, comportò per la Toscana 
una rivisitazione così profonda del diritto e della procedura penale da rendere per 
molti aspetti inutile l’enciclopedia del Savelli. 

La sua struttura è a dizionario alfabetico per materie, che facilitava la con-
sultazione dell’opera, favorita anche dal fatto che le singole voci non sono zeppe 
di citazioni dottrinali come era allora usuale (e che il De Luca deplorava). L’Autore 
riteneva più utile indicare come risolvesse i problemi la prassi giudiziaria anziché 
la communis opinio doctorum, naturalmente spesso difficile da essere accertata su mol-
ti problemi8. In più, l’opera si apre con una ordinata e chiara «pratica del modo di 
fabbricare e risolvere li processi criminali nelli Stati del Serenissimo Granduca di 
Toscana»9, che ebbe larga diffusione e successo – e che è oggi da raccomandare 
vivamente a chi debba introdursi alle pratiche processuali del tempo.

2. Una prima approssimazione tra regole ed eccezioni

Accennavo all’ottica non persecutoria dell’opera. Infatti, l’Autore è essenzia-
le nella sua esposizione10. Non ricorda le condanne decretate dagli antichi concili, 
né ricorda vicende relativamente recenti come quella di San Simonino e quelle 
nate sulla sua sciagurata scia, né ricorda le vicende pur ben recenti del 1630 e, in 
genere, il timore tradizionalmente molto diffuso che la peste e altri mali fossero 
una punizione divina per i peccati commessi o per il mancato controllo da parte 
delle autorità responsabili del peccato11. Era un refrain dei francescani soprattutto, 
ma aveva comunque avuto larga recezione entro l’opinione pubblica. Il nostro 
Autore non assimila neppure gli ebrei a prostitute e vagabondi, ma l’urgenza di 
cacciarli quando si profilasse un qualche pericolo pubblico era da lui condivisa12.

Insomma, il Savelli ci dice quello che riteneva si dovesse sapere per orientar-
si anche sul nostro tema nella Toscana medicea e la sua trattazione risente natu-
ralmente di quell’ambiguità profonda che da secoli accompagnava l’atteggiamento 

8  Come si sa, un bel compendio dei problemi del tardo diritto comune furono brillantemente 
raccolti dal L. A. Muratori in Dei difetti della giurisprudenza (1742). Per una riflessione non contempo-
ranea (ma assai meno informata…), rinvio al mio La certezza del diritto: spunti dal Medioevo, in “Historia 
et ius” (2013) on line, consultabile al link: https://www.academia.edu/21933689/LA_CERTEZZA_
DEL_DIRITTO_SPUNTI_DAL_MEDIOEVO_2013.

9  Pratica… cit., pp. 5-22 nell’ed. cit. del 1707.
10  Ibid., divisa in 35 §§ (cui rinvieremo per facilitarne la ricerca); la voce Ebrei è alle pp. 125-127.
11  Sono ormai giudizi consolidati anche a livello manualistico (come nel mio Introduzione storica al 

diritto moderno e contemporaneo, Torino, Giappichelli, 2023).
12  Né ricorda l’espulsione degli zingari – per lo ‘Stato Nuovo’ di Siena avvenuta nel 1574. Messa 

a punto recente complessiva di A. Dani, Vagabondi, zingari e mendicanti. Leggi toscane sulla marginalità 
sociale tra XVI e XVIII secolo, Firenze, Associazione di Studi Storici “Elio Conti”, Editpress, 2018, 
p. 104 in particolare.

https://www.academia.edu/21933689/LA_CERTEZZA_DEL_DIRITTO_SPUNTI_DAL_MEDIOEVO_2013
https://www.academia.edu/21933689/LA_CERTEZZA_DEL_DIRITTO_SPUNTI_DAL_MEDIOEVO_2013


176 Mario Ascheri

cristiano nei confronti degli ebrei – e di altre categorie di ‘diversi’, come gli zinga-
ri. Si sa che c’erano sentimenti di commiserazione e di disprezzo al tempo stesso, 
che già la legislazione romano-cristiana aveva tentato di contenere nel Codex giu-
stinianeo. Nella grande raccolta legislativa conclusiva del diritto romano-cristiano 
si vietavano le molestie nei loro confronti, mentre la stessa Chiesa aveva assunto 
un ufficiale impegno di tolleranza nei loro confronti nonostante la Passione in 
modo che «dall’esempio de’ Cristiani si ravvedino de’ lor’errori»: 

Ebrei non se li può dar molestia, né di fatti, né di parole, né farli offesa alcuna 
tanto alle case loro, o botteghe, che per le strade, né metterli sporcizie sotto 
pena di scudi 5 d’oro d’applicarsi al Fisco per ciascuno e per ciascuna volta, 
overo d’un tratto di fune a’ maggiori et a minori di 12 staffilate, bando delli 
14 luglio 1567, 6 agosto 1593, 4 febbraio 1607 (1608), rinovati sotto dì 14 gen-
naio 1639 (1640)13. 

Ho riportato puntualmente i bandi richiamati dal Savelli perché si tratta non 
di provvedimenti presi una tantum come usuale per altre fattispecie, ma di dispo-
sizioni delle quali si dovette più volte ribadire l’osservanza. Facile presumere la 
tendenza a non rispettarli o a non farli rispettare, ma anche l’esigenza governativa 
di dimostrare premura per la questione. 

Del resto, se era ribadito in modo specifico dalle leggi granducali l’obbligo 
del ‘rispetto’, questo era stato riequilibrato dalla dottrina giuridica. Essa insegna-
va che l’obbligo nei confronti degli ebrei era da intendersi con la clausola della 
reciprocità. Perciò anche loro non dovevano molestare i cristiani, come sarebbe 
avvenuto, ad esempio, ove avessero aperto loro botteghe davanti ai luoghi di con-
trattazione tra cristiani (§ 15)14. C’era anche tra i dottori del diritto comune chi 
dava agli ebrei la possibilità di essere addirittura tutori di minori cristiani15, ma era 

13  Tra parentesi gli anni sono indicati con il computo attuale in luogo dell’Incarnazione usuale a 
Firenze e Siena. Il provvedimento venne reiterato il 28 settembre 1668 per tutti gli Stati, quando tese 
a divenire generale come per il commercio carnale: nel 1579 con reiterazioni nel 1680; anche per il 
divieto di usare di balie ebraiche. Al § 5 in Savelli seguono i riferimenti del “jus comune” sul rispetto 
per l’ebreo, richiamato col Codex e tra l’altro con voci enciclopediche come quella del cardinal Toschi 
e una sentenza in tema di alimenti della Rota romana del 1621 coram Manzanedo da leggersi nell’ap-
pendice giurisprudenziale del vasto trattato del 1655 da lui molto utilizzato: si veda G.B. Scanaroli, 
De visitatione carceratorum libri tres, Roma, typis Reverendae Camerae Apostolicae, 1655, amministratore 
dei beni dei Barberini e benemerito tutore dei carcerati, divenuto poi vescovo di Tiro e di Sidone 
(manca al Dizionario dei giuristi ricordato a nota 3). Sul Toschi, molto utile in passato e ora al ricerca-
tore, si veda la mia nota: Le Practicae conclusiones del Toschi: uno schedario della giurisprudenza consulente, in 
Giustizia, potere e corpo sociale nella prima età moderna, a cura di A. De Benedictis – I. Mattozzi, Bolo-
gna, Clueb, 1994, pp. 37-53.

14  Savelli cita al proposito soltanto le Disceptationes di Graziani, autore comunque autorevole che 
attesta l’esistenza di controversie in tema: su questi giuristi ‘pratici’ moderni prima informazione 
ancora utile nel mio Tribunali giuristi e istituzioni dal Medioevo all’Età moderna, Bologna, Il Mulino, 1995, 
oltre naturalmente al Dizionario dei Giuristi già ricordato. 

15  Discussione di Paolo Montano, al § 17 di Savelli.



177Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

opinio dal Savelli ricordata solo per contestarla: «per il mal’ esempio e disprezzo 
che potrebbe seguire della nostra Santa Fede e religione, a’ quali inconvenienti si 
deve ovviare quanto sia possibile non che prestarne materia e occasione» (§ 17).

Si può anche tener conto che in Toscana la usuale ambiguità cristiana nei 
confronti degli ebrei divenne probabilmente qualcosa di più radicato per le dif-
fuse perplessità che avranno circolato di fronte alla promozione, in particolare, 
dell’insediamento privilegiato di Livorno (e di Pisa, in qualche modo a essa asso-
ciata per questo aspetto). Com’era ben noto là, a differenza di quanto accedeva a 
Firenze, soprattutto ma non solo, ogni nazionalità era accolta, persino il Turco, cui 
dettagliati bandi degli anni ’90 del 1500, dopo le iniziali intuizioni di Cosimo I, 
garantivano la più ampia libertà di commercio e di movimento a chi là operasse16. 

Ma non solo, perché Savelli stesso ci ricorda un fatto certamente non sfug-
gito a molti: che quei ‘privilegi’ granducali, così importanti da essere registrati 
anche negli statuti della Cancelleria degli Otto, «quali anco sono stati estesi, con-
cessi e partecipati a molt’altri ebrei mercanti e lor famiglie, che abitano in Firen-
ze etc.» (§ 10). La diversificazione sociale entro le comunità ebraiche sollecitava 
anche trattamenti differenziati che – uniti alle giurisdizioni speciali, come quelle 
dei massari17- non lasciavano indifferenti l’opinione pubblica. Essa era educata da 
sempre nella tradizione della ‘perfidia giudaica’. Però si insegnava a diffidare di 
loro18, ma ci si affrettava anche a non tener conto dei pregiudizi quando ci fosse 
un’opportunità da parte dei potenti. Con i loro provvedimenti a favore di questa 
o di quella famiglia essi incrinavano la già difficile coesione sociale di comunità 
con dislivelli di benessere molto accentuati. 

A Siena è molto significativo il conflitto tra ebrei italiani e spagnoli di re-
cente immigrazione in città19, e dalla stessa città è pervenuta persino una cronaca 
eccezionale, «il primo documento interamente popolare della storia ebraica che sia 

16  Savelli ricorda il bando del 30 luglio 1591, mentre è quello del 1593 che viene studiato ana-
liticamente dal noto raccoglitore e annotatore L. Cantini, Legislazione toscana, Firenze, Stamperia 
Albizziniana, 1800-1808, i cui venti volumi sono stati oggetto di riproduzione digitale e si leggono 
in un prezioso CD curato da Mario Montorzi, dell’Università di Pisa, per le Edizioni ETS di Pisa (i 
collaboratori del progetto sono elencati a p. 4 dell’allegato illustrativo, che mi ricorda anche come co-
ordinatore scientifico dell’impresa finanziata dal MIUR nel 2003: “Fonti, strumenti e testi normativi 
del Jurisdiktionstaat nei Territori della Toscana”). Si vedano i testi al vol. XIV, p. 16 ss. (commenti a 
pp. 16-22). Gli ebrei levantini capi di casa avevano addirittura il permesso del porto d’armi offensive 
e difensive, salvo che a Firenze, Siena e Pistoia (legge generale Dell’armi, 1623, nov. 23, al n. 65). Sulla 
grande novità livornese esiste un’ampia letteratura; utili gli atti del convegno tenutosi a Livorno, 
23-25 settembre 1977: Livorno e il Mediterraneo nell’età medicea, Livorno, Bastogi, 1978, e ora le pagine 
complessive di F. Bertini, Le comunità toscane al tempo del Risorgimento. Dizionario storico, Livorno, De-
batte, 2016, pp. 543-559.

17  Attivi a Livorno, Firenze, Siena: si veda il saggio di Davide Mano in questo volume.
18  Si veda ora D. Menozzi, ‘Giudaica perfidia’. Uno stereotipo antisemita fra liturgia e storia, Bologna, 

Il Mulino, 2014.
19  P. Turrini, La Comunità… cit., p. 44.



178 Mario Ascheri

stato finora scoperto». Così è stata giudicata da Cecil Roth, che ne curò l’edizione 
in appendice a un brillante saggio nel 193020. Senza entrare nei dettagli, che si pos-
sono apprezzare meglio con la lettura diretta del singolare testo, basterà ricordare 
sempre con Roth che essa «ci parla della feccia del Ghetto, maleducata, supersti-
ziosa, litigiosa, sordida, di un tipo sinora non ricordato eccetto forse che nei nostri 
martirologi»21. Eppure la stessa comunità esprimeva famiglie ragguardevoli22 e 
anche attività culturali-religiose di tutto rispetto, di cui lo stesso Roth dava testi-
monianza ricordando che in Italia ancora si diceva, quando lui scriveva, che «da 
Siena uscì la Legge e la parola del Signore dalla Toscana». Si tratta di una parafrasi 
di Isaia, 2, 2-3, mi segnala Antonella Castelnuovo: «La Legge viene da Sion, e la 
Parola da Gerusalemme», metafora usata solo per i centri ebraici di studio impor-
tanti, tra i quali – mi segnala sempre la Castelnuovo – Bari e Otranto23. Questa 
caratteristica mi sembra significativa di una comunità profondamente articolata, 
come del resto era quella cristiana del tempo, in cui conviveva l’eccellenza sociale 
e culturale e la ricerca anche scientifica ad un tempo, con livelli popolari di cultu-
ra elementare e di condizione molto indigente.

Del resto l’opportunità demografica poteva far molto in terre tradizional-
mente poco popolate dal tempo della crisi del Tre-Quattrocento, quale era il terri-
torio senese-grossetano e dei centri più meridionali della Toscana. A Santa Fiora, 
già in base a privilegi di Paolo III Farnese, si era adottata una politica di larga 
tolleranza e quasi uguaglianza, come ha mostrato lo studio di Carla Benocci: là, si 
escludeva la reclusione nel ghetto, si ammetteva lo scambio di balie e la comune 
scuola laica, ducale e rabbinica. I contrasti e le amicizie finivano per essere condi-
vise tra i fedeli delle due religioni24, e Patrizia Turrini ha ricordato che ben undici 
furono gli ebrei che poterono laurearsi in Medicina a Siena con tanto di regolare 
concessione pontificia25. Per il caso importante di Pitigliano basti rinviare agli 
studi del curatore di questo volume26.

20  C. R oth, Le memorie di un ebreo senese (1625-1633), in «Rivista Mensile di Israel», V, 1930, 
pp. 287-309. 

21  Ibid., p. 293.
22  Dati molto significativi nella relazione di Michele Cassandro: non solo gli appalti, ma anche 

l’acquisto di immobili o la concorrenza ai cristiani nell’arte serica e laniera.
23  Si veda C. Colafemmina, “Da Bari esce la Legge e la Parola di Dio da Otranto”. La comunità ebraica 

in Puglia nel IX-XI secoli, in Dagli dei a Dio. Parole sacre e parole profetiche sulle sponde del Mediterraneo, atti 
del Convegno internazionale di studi promosso dall’Associazione Biblia, Bari, 13-15 settembre 1991, a cura di 
C. Colafemmina, Cassano delle Murge, Messaggi, 1997, pp. 5-21.

24  C. Benocci, Gli Sforza e gli ebrei a Santa Fiora dal XV agli inizi del XIX secolo, Firenze, Assem-
blea del Consiglio regionale della Toscana, 2019. Per la situazione di Pitigliano rinviamo agli studi di 
Davide Mano.

25  P. T urrini, La Comunità… cit., in particolare a p.  33, per un giudizio sull’applicazione dei 
numerosi divieti.

26  Per parte sua Angelo Biondi ha ripreso il tema della presenza ebraica nel recente I volti di Niccolò 
III e i conti Orsini di Pitigliano, a cura di B. Adamanti – M. Monari, Pitigliano, Ceccarelli 2019, pp. 125-134.



179Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

La ragione economico-demografica poteva molto come, del resto, la neces-
sità finanziaria aveva potuto – com’è largamente assodato – far violare regolar-
mente addirittura dalle istituzioni pubbliche (vescovi compresi) il rigoroso divieto 
dell’usura per i cristiani anche a danno degli stessi ecclesiastici che avrebbero 
dovuto farlo rispettare. 

Nel trattamento degli ebrei si ritrova quella stessa cultura rigorista dei testi 
e degli insegnamenti che cozza poi con le prassi applicative, dove il compromes-
so (quando non la corruzione) suggeriva applicazioni blande dei princìpi. Perciò 
nella normazione si rintraccia un coacervo di proibizioni e di limitazioni che 
erano però mitigate da esenzioni, privilegi e leggerezza o bonarietà nell’applica-
zione. Un caso clamoroso, ma non unico, è quello ricordato da Patrizia Turrini27 
dell’amplissimo privilegio concesso nel 1569 agli eredi dei Passigli per tutta la 
Toscana di una ampiezza imprevedibile. Esso contemplava non solo l’«assicu-
razione per delitti commessi fuori dello Stato», ma anche esenzioni per i debiti 
contratti fuori dello Stato, con esenzione da matricole e tasse, la facoltà di traf-
ficare e fare prestanza di denari, le masserizie franche da gabelle, la facoltà di 
navigare liberamente e avere un proprio giudice, di fare sinagoga e ricorrere ai 
massari per le loro «differenze» (i contrasti al foro privilegiato). I casi ricordati in 
queste pagine per Siena da Michele Cassandro consolidano l’impressione che si 
era già ben delineata.

Su tutti i privilegi poi, concessi a ebrei (come ad altri beninteso) gravava co-
munque una clausola generale di ‘ripensamento’ discrezionale, per così dire, che 
anche il Savelli non manca di ricordare. Doveva essere chiaro che essi «siano odio-
si, e si devano interpretare strettissimamente, inferendo ad essi et altri particolari», 
e per dettagli si rinviava all’enciclopedia del cardinale Toschi (§ 15). Perciò, ad 
esempio, non meraviglierà che in caso di pericolo di contagio, all’ebreo del ghetto 
di Firenze veniva proibito di entrare nel Dominio fiorentino, che fosse dotato o 
meno di fedi di sanità28. 

3. Il problema del segno distintivo

Il Savelli è infatti, come è comprensibile, più attento alle normative emesse 
per Firenze, cui lo ‘Stato Nuovo’ senese ricevuto in feudo da Cosimo nel 1557 non 
era stato che soltanto collegato in unione personale, senza unione giuridico-istitu-
zionale. Perciò non solo c’erano dei bandi emessi per lo Stato Vecchio anteriormente 
all’infeudazione rimasti in vigore, ma anche quelli successivi non sempre erano 
reiterati per Siena, creandosi così non poche confusioni nelle stesse raccolte nor-

27  P. Turrini, La Comunità… cit., pp. 33 e seguenti.
28  Bando del 15 marzo 1576 (1577) e altri successivi, con la pena di 50 scudi e della galera 

(§ 35).



180 Mario Ascheri

mative che nel corso dei secoli hanno tentato di rimediare alla frammentarietà e 
dispersione delle fonti29.

Quel gioco di regola e di eccezione è ben esemplificato dal Savelli con ri-
guardo all’obbligo del segno distintivo, che grava su tutti senza distinzione di 
sesso, grado e nazione, ma solo come regola30. Si partiva dall’ovvio obbligo del 
cerchio giallo sulla «berretta» o sul dietro del cappotto per il maschio, mentre per 
le donne si prevedeva sulla manica del braccio destro. L’obbligo era generale per 
cui valeva anche se l’ebreo fosse di passaggio. A Firenze c’erano però due giorni di 
tolleranza senza segno per gli ebrei forestieri, che in viaggio diventavano quattro 
per gli ebrei ‘granducali’ per grazia sovrana del 1638, estesa agli ebrei ‘forestieri’ 
(non granducali) dal 1670… sempreché non ne abusassero. Del resto, si poteva ot-
tenere il privilegio di non metterlo pagando al Monte una certa tassa annuale. In 
questo modo si veniva a essere parificati a chi si trattenesse in casa o in sinagoga 
come già previsto dal bando del 6 maggio 1567 (§ 1).

4. La questione del prestito ad interesse

Di solito, com’è noto, se autorizzati dall’autorità pubblica gli ebrei potevano 
prestare a interesse (usura in senso tecnico giuscanonistico, quale che fosse l’im-
porto del tasso). Era un modo per velare in qualche modo le pratiche normal-
mente praticate dai prestatori cristiani, persone private e Comuni compresi, che 
in questo modo potevano sostenere il peso di un debito pubblico anche elevatis-
simo31. I prìncipi potevano lecitamente farlo, diceva una giurisprudenza ormai 

29  Un quadro d’assieme recente è nel mio Cosimo I legislatore tra emergenze di governo e grandi pro-
getti, in Le Leggi di Cosimo. Bandi, stampati e provvisioni del primo Granduca di Toscana, Contributi e catalogo 
della mostra, Firenze, Regione Toscana, 2019, pp. 23-37. La citata, preziosissima, raccolta del Cantini 
già ricordata, non solo non è completa (com’è normale per opere del genere), ma può condurre 
a equivoci. Il bando di Cosimo I sull’obbligo del ‘segno’ del maggio 1567 valeva solo per Firen-
ze (cfr. P. Turrini, La Comunità… cit., p. 23). La sua opera va confrontata con quanto realizzato 
da Cascio Pratilli e Zangheri nell’opera che ho commentato nell’inedita presentazione in https://
www.academia.edu/10813492/Legislazione_det%C3%A0_moderna_in_Toscana_1998_. Si veda 
ora G. Cascio Pratilli, Nei boschi e nelle strade della Toscana medicea. La legislazione di Cosimo I sulla tutela 
dell’ambiente, in Le leggi di Cosimo… cit., pp. 51-58.

30  Che Savelli rafforza ricordando la sua presenza già nel Codex giustinianeo e poi nella enci-
clopedia giuridica del cardinale Toschi (§ 1). Pene dure per le infrazioni: di 50 scudi, come al solito 
ripartiti per metà tra fisco e giudice (a Firenze i Conservatori di legge godevano della ‘prevenzione’, 
fuori competenza dei giudici criminali) e accusatore. Responsabilità dell’infrazione ricadeva sul padre 
per il figlio, sul padrone per il servo ecc. (§ 1).

31  I Monti del debito pubblico sono già ben strutturati nel Trecento. A Genova è noto che fu 
il debito pubblico a dare origine al potente banco di San Giorgio ormai consolidato all’inizio del 
Quattrocento. Operazioni di tipo bancario (con il deposito a interesse) erano praticate anche dallo 
Spedale di Santa Maria della Scala senese, notoriamente divenuta grande azienda economico-finan-
ziaria sviluppando l’originario impianto ecclesiastico ospedaliero-assistenziale: G. Piccinni, Il banco 

https://www.academia.edu/10813492/Legislazione_det%C3%A0_moderna_in_Toscana_1998_
https://www.academia.edu/10813492/Legislazione_det%C3%A0_moderna_in_Toscana_1998_


181Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

consolidata anche da molte bolle pontificie nello Stato della Chiesa32. Rimaneva 
fermo però che gli eccessi autorizzavano i prìncipi secolari a imporre la restituzio-
ne del non dovuto, aprendo anche all’applicazione di pene ecclesiastiche33. 

Era appunto avvenuto in Toscana, dove gli ebrei avevano abusato dei capitoli 
che consentivano loro l’esercizio dell’usura: perciò venne loro vietato, addirittura 
con la previsione di una pena di 500 scudi d’oro per ciascuno e per ciascuna vol-
ta34. Quindi, salvo il caso livornese e pisano, doveva essere chiaro che neppure gli 
ebrei forestieri potevano prestare negli Stati del Granducato, pena la perdita della 
somma contrattata, dell’azione di recupero e di altrettanto in base a un decreto 
del 1557/5835.

5. La competenza giurisdizionale

Il discorso sull’attività più delicata svolta dagli ebrei doveva portare a chiari-
re i problemi di giurisdizione. Ebbene, in civile e in criminale essi erano sottopo-
sti agli Otto (con regole speciali dal 1617 per i fallimenti) o a chi fosse stato da loro 
commissionato36, salvo essere dal 1677 sottoposti alla Mercanzia per questioni 
civili dipendenti da fatti mercantili. Avevano anche l’obbligo di mostrare i loro 

dell’ospedale di Santa Maria della Scala e il mercato del denaro nella Siena del Trecento, Pisa, Pacini, 2012. Sul 
Monte di pietà/pio cui poi si accostò il Monte dei Paschi, riconsiderazione nel mio “La Vergine Maria 
è pelata”: il primo Monte (1472-1511) tra normativa e prassi, in Storie di Frodi. Intacchi, malversazioni, furti nei 
Monti di pietà e negli istituti caritatevoli tra Medioevo ed Età moderna, a cura di L. Righi, Bologna, Il Mulino, 
2017, pp. 61-94 (alle pp. 74 sgg. la concorrenza del prestito ebraico). 

32  Le decisioni del Tesauro (Senato piemontese), del Sordi (Senato mantovano) già entro il ‘500 
e lo Scanaroli sostengono le affermazioni del Savelli (§ 12).

33  Casi studiati nel classico trattato di I. Menochio, De arbitrariis iudicum quaestionibus (§ 13).
34  Con la confortante destinazione per metà al Fisco e l’altra metà divisa tra notificatore e giudi-

ce. Trovandosi a passare per Firenze non erano perciò autorizzati a prestare: così disponeva il bando 
del 26 settembre 1570 (§ 9). Per Siena e il suo Stato ci assiste la Turrini (La Comunità… cit., pp. 23-
26) sul divieto anche per i capitolati già dal 19 dicembre 1571 con possibilità di stare solo a Siena 
(Bandi, ordini e provisioni, Siena, appresso Luca Bonetti, 1584, pp. 59-61), e gli ordini del 1572/73 del 
Montauto contro gli «abominevoli costumi degli ebrei» che li portarono da tutto lo Stato nel ghet-
to; dal ‘75 per uscire da Siena erano necessari salvacondotti. Il ghetto fu confermato nel 1692, ma 
intanto il governatore aveva consentito il prestito a Sovana nel 1631 (P. Turrini, La Comunità… cit., 
p. 41, essendo però ribadito nel 1640 che non potessero muoversi in città). Prima ancora, nel 1578, 
il Monte pio procedeva contro tre ebrei che non avevano pagato i pegni acquistati all’incanto (caso 
interessante ibid., p. 31 e nota 76).

35  Decreto del Magistrato dei Consiglieri del 14 febbraio, ricorda Savelli (§ 9), che precisa anche 
che in dottrina era prevista «in alcuni luoghi» l’usura su cose rubate senza essere obbligati alla restitu-
zione al padrone della cosa rubata (salvo prezzo e interesse), ma solo se non si era a conoscenza del 
furto; comunque salvo rispetto per le «robe» di chiese e di forestieri non sottoposti alla giurisdizione 
di chi avesse concesso il bene (§ 15).

36  Già in base alla legge detta Gismondina del 1478 commentata dalla Pratica di Giovanni Battista 
Asini, il giurista del Cinquecento massimo studioso di procedura fiorentina (§ 11).



182 Mario Ascheri

libri a richiesta dell’attore «in lor odio particolare»37. Ma, come al solito, erano re-
gole che ammettevano deroghe da parte del Granduca come avveniva, testimonia 
il Savelli, per le cause di appalti o interessanti l’arte della Seta (§ 11). Sulla difficile 
par condicio in giudizio si precisava che «come nemici de’ Cristiani» non potevano 
alla pari degli altri infedeli esser testi contro i cristiani e che comunque quanto da 
loro detto non avrebbe avuto la credibilità di una prova38. 

In questioni penali, come per le commerciali, la recente riforma aveva spo-
stato dagli Otto alla Rota criminale la competenza, salvo sempre per Pisa e Livor-
no e gli altri luoghi in cui c’erano corti ebraiche particolari per le loro cause come 
da bando del 16 giugno 1679 (§20). 

Quanto all’immunità di cui godono le chiese per il rifugio dei delinquen-
ti, l’estensione a essi fu riconosciuta dall’autorità competente, ossia dalla Sacra 
congregazione dell’immunità, in particolare nel febbraio dell’anno 1631-1632: «E 
così vedo osservarsi anco in Firenze e suoi Stati» (§ 25). Altri privilegi concessi 
in giudizio ai cristiani come la ‘purgazione’ della mora, la restituzione in integro, 
l’ipoteca tacita, la prescrizione, lo ius congrui (retratto), patria potestà, equità e si-
mili, istituti tutti in qualche modo introducenti eccezioni alle discipline ordinarie 
in tema di beni o di status delle persone, non poteva che rinviarsi allo Scanaroli. 
L’autorevole trattatista romano viene ricordato anche per aver cambiato opinione 
in tema di visita agli ebrei carcerati. In un primo momento l’aveva negata, ma poi 
anche per considerazioni di ordine morale e legale, comprese talune costituzioni 
apostoliche, l’ammise per i carcerati per condanne penali. Restava ferma la prece-
denza da dare ai cristiani, e comunque le spese per gli alimenti e altre sommini-
strazioni erano a carico della comunità ebraica (§ 23). In seguito a condanna civi-
le, invece, il loro status era parificato dalla dottrina giuridica a quello dei cristiani, 
per cui in caso di povertà e in mancanza di altro aiuto, era dovere dei creditori 
provvedere alla loro alimentazione (§ 24).

6. Questioni di mercatura

Contrariamente a quanto potrebbe pensarsi, i problemi giuridici maggiori non 
provenivano tanto dall’usura quanto dalla stretta regolamentazione che era prevista per 
le attività commerciali. In esse la concorrenza ebraica suscitava evidentemente molta 
preoccupazione tra gli operatori cristiani, anche perché di regola l’insediamento ebraico 
aveva avuto luogo tradizionalmente nel centro commerciale della città39 – come con-
ferma il caso di Siena, dove essi si erano sistemati nell’area del Porrione, già emporium.

37  Tesi sostenuta dal massimo trattatista (1651) delle scritture private: Niccolò Passeri, detto ‘il 
Genova’ (§ 14).

38  Dottrina non oscillante: in Graziani, ma pienamente concordi anche Farinacci e Volpini (§ 18).
39  M. Cassandro, Spazio urbano e comunità ebraiche nell’Italia centrosettentrionale nel Cinque e Seicento, in 

«Studi Storici Luigi Simeoni», LIV (2004), pp. 45-64.



183Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

Perciò vigeva la regola per cui quelli che «travagliano in comprare e vendere 
come anco li rigattieri» e simili, non possono comprare «robe d’alcuna sorte da 
persone che non conoschino» e devono sottoporre le loro operazioni a registra-
zione in un libro cartolato dalla cancelleria maggiore degli Otto, con particolare 
attenzione per gli ori e gli argenti (§§ 2-3). 

Ma è l’orizzonte del commercio ebraico che di regola è rigorosamente limita-
to: «non possono far venire, tenere, né contrattare qualsivoglia sorte di drapperie 
forestiere, etiam col voler pagar le gabelle, né pannine pur forestiere». Anche in 
questo caso le pene erano esagerate: la confisca delle robe, bestie e «navicelli» o 
altri trasportatori, oltreché 500 scudi alla prima violazione; alla seconda aumenta-
va a 1000 scudi la multa ed era unita all’esilio dagli Stati del Granduca. Lo stesso 
divieto si estendeva poi alle robe «nostrali» che sono nei fondachi anche solo in 
scampoli, e gli «artefici» non potevano venderle loro che per uso personale. Il tut-
to andava peraltro notificato rispettivamente all’Arte della Seta o della Lana sotto 
pena di 100 scudi per volta – pena in cui incorrevano anche gli ebrei compratori. 
Solo la Rinnovazione sopra li drappi e panni forestieri del 5 novembre 1649, prese atto 
della imprenditorialità ‘internazionale’ ebraica ammettendo l’acquisto all’ingros-
so delle mercanzie vietate al minuto «per mandarle fuori con li debiti riscontri» 
(§ 6)40.

Uguali proibizioni di importazione e di vendita per tutti i beni degli orafi 
anche non mercanti in base alla Rinnovazione valeva in Firenze, compresi nastri, 
bottoni ecc. : «setaioli, lanaioli, orefici, battilori, fondachi, merciai, veletai ed altri 
sottoposti alle dette arti» erano così garantiti.

Solo per le «robe» usate non c’era il divieto, coperto da pena di 300 scudi la 
prima volta (sequestro incluso, naturalmente), con il doppio e l’esilio fuori della 
città poi (§ 7). Uguale divieto, compresa la senseria in materia, si estendeva al 
comprare o vendere nel ghetto per sarti e loro garzoni alcunché sotto pena di 
100 scudi e due tratti di fune ecc. come dalla Rinnovazione ricordata. Sennonché 
il magistrato dell’Osservanza, che avrebbe dovuto far rispettare regole tanto fa-
vorevoli agli artigiani, ci testimonia il Savelli (e non è cosa da poco), «non si vede 
far le sue parti» (§ 8).

7. Problemi di status, famigliari e sessuali

Il diritto ebraico era riconosciuto senza incertezze per i rapporti interni tra 
gli ebrei per quanto attenesse a matrimoni, testamenti e successioni (§ 29), ma non 
erano ammessi per loro i privilegi delle doti e tanto meno che potessero prendere 
più mogli o mariti al tempo stesso (§ 22). Il matrimonio dell’ebreo con la donna 

40  Forse da questa ‘apertura’ fu sollecitata poi la richiesta degli ebrei di Livorno e Pisa che nel 
1690 chiesero di poter commerciare in tutto il Granducato (P. Turrini, La Comunità… cit., p. 42).



184 Mario Ascheri

cristiana o viceversa era condannato con la morte per dottrina consolidata, rite-
nendosi «ingiuria» alla Religione e «abuso di così alto sacramento, ancorché fusse 
con una meretrice» (§ 21).

Gli ebrei erano comunque compresi in ogni normativa sui delitti di carne e 
anche per i rapporti occasionali la disciplina era molto rigida. Avere rapporti con 
donne cristiane, anche se meretrici, comportava una pena ad arbitrio del giudice, 
ma se accadesse viceversa la dottrina normalmente suggeriva come pena addirit-
tura la morte con il fuoco, perché il cristiano avrebbe dovuto essere più respon-
sabile. Savelli tuttavia propende anche in questo caso per una pena discrezionale, 
specie se la donna ‘infedele’ non restasse gravida, perché cessando il pericolo 
«dell’educazione d’un nemico della fede», cessava il rigore della pena. Invece la 
donna cristiana partoriente per il rapporto con un infedele non poteva consegna-
re il parto per farlo allevare (come poteva fare per un cristiano): c’era chi propo-
neva la pena di morte in tal caso. Pena di morte che in ogni caso comprendeva 
anche gli ebrei nel caso che la congiunzione avvenisse con violenza. Interessante 
che il Savelli accenni allo «stupro» come a una «aggravante» (§ 20), contro una 
tradizione relativamente consolidata che la riteneva irrilevante nel configurare il 
reato. 

Fin qui le regole di diritto comune, ovunque applicabili in mancanza di nor-
me espresse locali. Che per il dominio fiorentino c’erano, numerose ed espressive 
dell’ossessione sessuofobica diffusa nei ceti dirigenti. Si distingueva il semplice 
contatto entro la porta di casa dal rapporto carnale vero e proprio e con pene dif-
ferenziate, ma sempre gravi, in base alle possibili varianti: con il soggetto attivo e 
la donna fossero ebrei o cristiani. Si sfiorava anche il ridicolo, per cui si può forse 
accettare una citazione testuale anche prolissa41. 

41  «L’ebreo trovato entro la porta della casa di qualsivoglia meretrice, o donna di malavita in-
corre ipso facto in pena di scudi 300 e la donna in pena d’altri scudi 300 e non essendo capace di 
pagarla, supplica l’ebreo e non essendo capace né l’uno né l’altro, devono essere condennati in pene 
afflittive di tre strappate di corda in pubblico alli ebrei, e di carcere a beneplacito di Sua Altezza Se-
renissima alla meretrice, o donne di malavita. In tali pene incorrono di più, se una meretrice o donna 
di malavita cristiana sarà trovata dentro la porta di casa di un ebreo; se poi oltre all’ingressi suddetti 
indifferentemente proibiti, constarà, che tra l’ebreo e cristiana sia seguita copula carnale, si deve 
augumentare dette pene ed altre maggiori pecuniarie, et afflittive ad arbitrio del giudice fino alla 
galera inclusive per l’ebreo, e di frusta, e carcere pur inclusive per la donna. Se sarà trovato anche un 
cristiano dentro la porta d’alcuna meretrice o donna di malavita ebrea, o alcuna meretrice o donna 
di malavita pur ebrea dentro la porta di un cristiano, incorrono nelle medesime pene, come sopra, 
e nell’augumento, et estensione se contrafarà del commercio carnale. E con l’istesse pene si puni-
scono rispettivamente quando ciò seguisse in case di persone terze, come se fussero proprie; come 
ancora ogni commercio carnale d’ebreo con altre donne, che non fussero meretrici, né di malavita 
sospette, o di cristiano con donna ebrea non meretrice, né sospetta; essendo l’intenzione, che tale 
commercio carnale commesso in qualsivoglia modo, o con qualsivoglia persona, et in qualsivoglia 
luogo, resti sempre severamente punito, anco nei semplici termini di puro commercio carnale. Se 
poi vi fussero qualità aggravanti, come di ratto, stupro, et altre considerate dalle leggi, s’accrescono 
le pene pecuniarie, et afflittive ad arbitrio fino alla morte inclusive. Le pecuniarie s’applicano per 



185Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea

Un discorso breve invece riguarda il rispetto delle leggi in tema di com-
pravendita, per la quale si farà riferimento allo statuto della città in cui gli ebrei 
vivono. Del resto quel testo può incidere in vario modo sulla loro vita quotidiana 
(§ 30). Per Firenze, ad esempio, non era dubbio l’obbligo di rispettarne lo statuto 
relativo all’esclusione delle donne dalla successione a favore di maschi (§ 31).

Le questioni di fede avevano rilevanza giuridica solo per la indefettibile cen-
tralità del battesimo. Un primo problema è che fattisi cristiani, anche contro la 
volontà del padre e della madre (§ 34), i convertiti erano obbligati a osservare la 
nuova fede come gli altri cristiani, altrimenti dovevano considerarsi apostati da 
parte dei giudici ecclesiastici42. Se invece fosse sopravvissuto il loro giudaismo, 
ogni vilipendio della fede cristiana li avrebbe fatti punire come eretici dall’Inqui-
sizione43. Se poi potessero essere puniti per delitti anteriori alla conversione era 
discusso in dottrina, ma si conveniva quanto meno che fossero comunque tenuti 
a risarcire il danno. Il Farinacci per procedere in tali casi ricordava come neces-
sario il consenso del ‘principe’ (potere politico). Isolata (e suscitante sicuramente 
perplessità) era una bolla di papa Paolo III per cui non sarebbero stati tenuti né a 
danni, né alla restituzione di usure e di interessi (§ 26). 

Quando fatti cristiani, i convertiti succedevano a padri e madri e altri pur 
rimasti nel giudaismo «non dovendo essere di peggiore condizione degli altri per 
essere venuti alla vera fede» già in base al diritto romano; ora si diceva che gode-
vano anche di maggiori privilegi secondo il cardinal Toschi (§ 36). Uno dichiarato 
dal Savelli era che col battesimo si sottraevano alla patria podestà del padre ebreo, 
«non essendo ragionevole che un cristiano benché figliuolo fosse suggetto al pa-
dre ebreo» (§ 33).

8. Una conclusione?

L’esposizione dei punti toccati dal Savelli sembra confermare l’impressione 
originaria. Siamo di fronte a una disciplina normativa non priva di discrimina-
zioni anche notevoli (specie a Firenze), ma al tempo stesso consapevole dell’im-
portanza della componente ebraica nella società toscana del tempo. La normativa 

un terzo agli esecutori, un terzo al magistrato, che condanna, et il resto alli conservatori de’ poveri 
mendicanti, o alla Pia casa de’ Mendicanti. La cognizione s’aspetta al magistrato degli Otto (et in 
oggi alla Ruota criminale surrogata) eccettuati Pisa, e Livorno, et altri luoghi, dove gli ebrei avessero 
giudici particolari delle loro cause, come tutto più amplamente si dichiara nel bando sopra tal ma-
teria del dì 16 giugno 1679» (§ 20). 

42  Con congetture plausibili per scovare un eventuale nicodemismo studiate dal Menocchi, Fa-
rinacci e Volpini (§ 27), che sono tra i tanti autori che trattano del giuramento loro, sia a favore di 
cristiani che tra loro: si applichi la disciplina prevista per i cristiani ci raccomanda il Savelli (§ 28).

43  Qui basta per il Savelli il rinvio al card. Toschi (§ 27), ma fu tema tutt’altro che pacifico; si 
veda ora ad esempio D. Luongo, Il giurisdizionalismo dei moderni. Polemiche anticurialiste nella Napoli del 
Preilluminismo, Torino, Giappichelli, 2018, p. 327.



186 Mario Ascheri

in parte è, come prevedibile, ‘ideologica’, perché dipendente dalle scelte, cultura e 
pratiche cristiane del tempo, ma talora è anche in difesa, quasi motivata dall’op-
portunità di contenere la concorrenza qualificata ebraica in talune aree economi-
che, o non applicata per pura convenienza economica44. 

Perciò anche le conversioni sembrano fortemente sollecitate, senza tutta-
via riuscire nel caso senese a incidere in modo significativo, a quanto pare. La 
comunità andò prosperando nel Settecento, e forse anche perciò il tragico Viva 
Maria45 ebbe un’accoglienza stridente con il passato. Ma la relativa prosperità della 
comunità e il rispetto normalmente acquisito spiegano come non ci fosse bisogno 
di prevedere istituti di protezione, come avvenuto altrove, ad esempio con il dele-
gato ai catecumeni nel ducato estense46. 

Un giudizio più meditato potrà comunque desumersi solo da un esame ap-
profondito dei vari contributi inseriti nel presente volume.

44  Per la varietà delle situazioni locali nella Toscana medicea si veda ora Il Comune dopo il Comune. 
Le istituzioni municipali in Toscana (secoli XV-XVIII), a cura di D. Edigati – L. Tanzini, Firenze, Ol-
schki, 2022.

45  Bibliografia abbondante. Da parte mia solo qualche rapida riflessione in Gli ebrei del ‘Viva 
Maria’ del 1799 e l’intolleranza di ieri e di oggi, in I Maestri del Tempio. Logge e liberi muratori a Siena dall’Illu-
minismo all’avvento della Repubblica, a cura di V. Serino, Siena, Il Leccio, 2003, pp. 143-150.

46  M. Al Kalak, Un magistrato a difesa degli ebrei, in Giurisdizionalismi. Le politiche ecclesiastiche negli 
Stati minori della Penisola italiana in età moderna, a cura di D. Edigati – E. Tavilla, Roma, Aracne, 2018, 
pp. 77-95.



PATRIZIA TURRINI

Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il 
ghetto di Siena (fine XVII – XVIII sec.)

In epoca moderna la segregazione sociale nel ghetto s’accompagnava in ge-
nere ad alcune restrizioni di natura economica, applicate in modalità diverse se-
condo gli Stati italiani1. La situazione variava addirittura all’interno di uno stesso 
Stato: ad esempio, nel Granducato si andava dalla larga tolleranza e libertà di 
commercio a Pisa e a Livorno dove non esisteva il ghetto, alle segregazioni e alle 
interdizioni in altre comunità grandi e piccole, con una serie di varianti a seguito 
di negoziazioni tra gli ebrei e le autorità centrali e/o locali. Data l’ampia e auto-
noma amministrazione lasciata dai Medici a Siena, è così possibile rintracciare 
alcune norme particolari emanate per la città e lo «Stato nuovo» (così era definito 
dai Medici lo Stato senese) e anche particolari decisioni prese dalle autorità locali, 
avallate poi dai rappresentanti granducali, che prevedevano per gli ‘ebrei senesi’2 
condizioni difformi a quelle praticate in contemporanea a Firenze e nello «Stato 
vecchio»3. Infine vi erano imprenditori ebrei, italiani e sefarditi, talora itineranti, 
i quali per concessione dei granduchi godevano di ampi privilegi in campo arti-
giano e commerciale, comprese licenze di importazione per prodotti particolari 
anche esteri. 

A Siena la segregazione nel ghetto aveva avuto inizio dal 1573, con legge-
ro ritardo rispetto a Firenze; gli ebrei senesi avevano avuto da subito una loro 
«sinogoga» nel ghetto, come attesta un illustre testimone, l’arcivescovo France-
sco Bossi, che vi si recò il 29 luglio 1575 nel corso della visita apostolica da lui 
condotta, constatando che in città vi era un solo luogo di culto ebraico, come 
del resto imponeva il diritto canonico4. Nel primo periodo la comunità ebraica 

1  Così G. Calafat – M. Gasperoni, Une economie de ghetto? Activités et acteurs économiques juifs dans 
l’Italie du XVIIe siècle, in «Dix-septième siècle», 2019, 282 (n. mon.: Le siècle des ghettos: la marginalisation 
sociale et spatiale des juifs en Italie au XVIIe siècle), pp. 117-148. 

2  Userò questa espressione per indicare gli abitanti del ghetto, senesi come tutti gli altri, ma 
soggetti, nel periodo in esame, per la loro appartenenza religiosa a particolari condizioni giuridiche.

3  Sulla condizione giuridica degli ebrei nel Granducato, si veda ora il saggio di M. Ascheri in 
questo volume.

4  F. Bossi, Visita apostolica alla diocesi di Siena 1575, I, trascrizione di G. Catoni – S. Fineschi, 
revisione a cura di M. De Gregorio – D. Mazzini, Siena, Accademia senese degli Intronati, 2018, 
pp. 188-189. L’arcivescovo, salito in una stanza al piano superiore, vide un armadio che rappresen-
tava l’arca, con alcune lampade spente e quattro lampade accese davanti; allora alcuni ebrei aprirono 



188 Patrizia Turrini

si era contratta come numero di membri – soltanto 132 nel 15805 – per le molte 
emigrazioni, anche per le poche attività permesse. Tuttavia nel corso del Seicento, 
e ancor più nella seconda metà di quel secolo, una buona parte degli ebrei senesi 
esercitava la compravendita seppure limitata a certi tipi di merci; alcuni cercavano 
però di vendere anche altri prodotti, nonostante gli ostacoli frapposti dalle leggi 
generali e soprattutto dalle corporazioni cittadine (della seta, dei merciai, della 
lana, degli speziali…). Talvolta i loro sforzi ebbero successo, talvolta i loro tenta-
tivi furono clamorosamente respinti; infatti le autorità che avevano giurisdizione 
in materia – a cascata: granduca; governatore; Balìa; Regolatori; Mercanzia – in 
alcune occasioni sanzionarono, impedirono, limitarono questi tentativi, in altre 
occasioni furono generose di concessioni o addirittura incoraggiarono l’impren-
ditorialità dei sudditi di religione ebraica. Di tutto ciò fornirò una serie di esempi 
suddivisi per tipo di mestiere, a partire dagli anni Sessanta del secolo XVII fino al 
periodo leopoldino. Innegabilmente i risultati della ricerca sono squilibrati perché 
basati in larga parte su processi e liti che videro gli ebrei attori o convenuti; tutta-
via cercherò di controbilanciare le fonti giudiziarie con «suppliche» (richieste) alle 
autorità presentate dalla comunità ebraica o da singoli appartenenti, con decisioni 
delle stesse autorità e infine con alcune notizie generali sul ghetto.

La seconda metà del secolo XVII

Notevole è la documentazione sulla controversia che Salomone Gallichi e 
fratelli ebbero con l’Arte della seta, a seguito del loro reiterato tentativo di avviare 
un mangano nel ghetto6. I «mercanti7 ebrei» cercavano di fare concorrenza sia al 
mangano dell’Arte, già funzionante dalla fine del sec. XV sotto l’oratorio di San 
Giacomo Maggiore (in un grande stanzone corrispondente a parte dell’attuale 
sede della Società Elefante e a parte dell’odierno museo della Contrada della Tor-
re), sia a un secondo macchinario appartenente alla famiglia Brogi e funzionante 
dal 1654 in piazza del Mercato, in uno stanzone del Palazzo pubblico. I Brogi, 

l’armadio e gli mostrarono un involucro coperto di una seta rossa e avvolto in un panno di lino, di-
cendogli che si trattava del libro del Pentateuco scritto in lingua ebraica. Il Bossi per il caldo, la fatica 
e il cattivo odore che a suo dire vi era nel ghetto, si ammalò e rimase due giorni a letto. 

5  Nel 1580, poco dopo l’apertura del ghetto, in un documento della Balìa furono indicati 132 
individui (48 uomini, 51 donne e 33 minori) suddivisi in trenta unità familiari (v. P. Turrini, La comu-
nità... cit., pp. 26-27)

6  Sui reiterati tentativi di avviare un mangano nel ghetto, v. P. Turrini, La comunità... cit., pp. 63-
70. Il mangano era un grosso ordigno con il quale, grazie a grandissimi pesi e pietre mosse da argani, 
si soppressavano tele e drappi – finita la lavorazione – per dare loro il lustro, l’onda e il marezzo 
(apparenza di strisce alternate, come venature); veniva usato in specie per «moerri», cioè tessuti d’in-
treccio, di taffettà o di grò, in modo da formare delle costicine trasversali.

7  Con il temine «mercante» era definito nei documenti del tempo anche il titolare di un negozio 
o di una bottega con varie merci.



189
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

in quanto affittuari del mangano sotto San Giacomo e proprietari del secondo 
mangano, avevano in materia l’esclusiva, che nel 1665, con l’aiuto fondamentale 
dell’Arte della Seta, difesero proprio contro i «mercanti ebrei». I consoli della 
corporazione rivolsero infatti una serie di suppliche al granduca Ferdinando II e 
al governatore di Siena principe Mattias de’ Medici8, lamentando che i Gallichi 
insistevano per ottenere il permesso di fabbricare un terzo mangano nel ghetto e 
chiedendo che si negasse tale licenza, in particolare per «gli abusi e forme inde-
bite che potrebbero praticare gli ebrei»; costoro – così è scritto nella «supplica» 
dell’Arte della seta – mentivano dicendo di aver già speso scudi 250 nella fabbrica: 
i lavori invece erano appena iniziati; inoltre quelle spese erano «dolose», perché 
fatte non in buona fede, ma contravvenendo ai precetti dell’Arte e dei Regolatori. 
Rimane anche la copia della «supplica» dei fratelli Gallichi, i quali sostenevano 
di avere già eseguito lavori costati scudi 250, basandosi sulla circostanza che non 
vi era una privativa in materia di mangano, perché a suo tempo si era consentito 
alla famiglia Brogi di metterne in funzione un secondo; aggiungevano poi che il 
loro mangano avrebbe permesso alla comunità ebraica di mettere in lavorazione 
le «tele d’Alemagna», con utile anche «delle povere donne filatrici»; infine accu-
savano la famiglia Brogi di avere affittato il mangano in Salicotto al solo scopo 
di «tenerlo serrato», affinché tutti fossero obbligati a servirsi di quello privato in 
piazza del Mercato appartenente agli stessi Brogi, che così intendevano «aggravare 
le persone con i prezzi», e che questo era contrario al «publico benefitio». Fra i 
molteplici argomenti esposti dall’Arte della seta al governo granducale deve aver 
senz’altro pesato il fatto che l’apertura del mangano nel ghetto avrebbe apportato 
danni irrimediabili alle finanze della corporazione, la quale ricavava una parte dei 
suoi proventi da quanto gli ebrei erano costretti a pagare per far manganare le loro 
stoffe. Sfruttando le buone conoscenze presso la corte fiorentina, i consoli della 
Seta di Siena ottenevano nel dicembre 1665 un rescritto a loro «benigno», che ve-
niva notificato a Elia, Salomone e fratelli Gallichi alla porta della «scuola ebraica». 
Comunque nel maggio dell’anno successivo l’Arte cercava, tramite maestro Giu-
seppe Carducci, un aggiustamento con i contendenti, ai quali rifondeva scudi 70 
per danni a seguito delle spese già da essi sostenute per il mangano nel ghetto, di 
cui avevano dovuto interrompere i lavori secondo il dettato dell’ordine di demoli-
zione firmato dai funzionari granducali Marzio Medici e Ugo Ugurgieri. Tuttavia, 
i Gallichi non desistevano dal loro progetto primitivo e tramite un prestanome 
cristiano, tale Pier Francesco Marzuoli, nel dicembre di quello stesso anno 1666, 
tentavano di aprire un mangano fuori dal controllo dell’Arte della seta. Imme-
diata la protesta della corporazione davanti al governatore, principe Mattias de’ 
Medici: il mangano del Marzuoli avrebbe apportato pregiudizio a quello dell’Arte, 
che nessuno avrebbe più voluto affittare; pertanto l’Arte si sarebbe vista costretta 

8  I nomi dei governatori e i relativi periodi di carica citati in questo testo sono stati controllati in 
as si, Gabinetto di Prefettura, 4, fasc. n. 17, «Serie dei governatori della città di Siena».



190 Patrizia Turrini

a chiudere il proprio tribunale; il Marzuoli poteva invece cercare di prendere in 
affitto il mangano posto sotto la chiesa di San Giacomo; a dimostrazione infine 
che non vi era alcuna necessità di un altro mangano, i consoli sostenevano che 
«per li tempi andati, e quando vi erano molti negotii reali di seta aperti, serviva 
il solo mangano della nostra Arte, molto maggiormente serve questo ne’ tempi 
presenti che sieno cessati li detti negotii».

Nell’archivio dell’Arte della Seta è conservato anche un certo numero di 
processi, che coinvolsero nella seconda metà del Seicento commercianti ebrei ac-
cusati della vendita illecita di «drappi forestieri»9. Salvadore di Isach genero di 
Salomone Milano, Samuello Blanis, Isac Gallichi e il figlio Giuseppe negarono 
gli addebiti: Salvadore e Samuello sostennero che si trattava di stoffe prodotte 
a Siena e Samuello aggiunse di essere un «ebreo privilegiato»; Isac e Giuseppe 
si dissero sottoposti caso mai ai Regolatori e non certo all’Arte della seta; fu 
invece condannato a una multa di lire 150 nel 1670 Laudadio Pelagrilli il quale, 
senza essere ammaestrato all’Arte della seta, teneva nella sua bottega tre tagli di 
taffetà e un’altra tela color cremisi. Esemplare poi delle difficoltà di distinguere 
tra commercio lecito e illecito, quanto capitato intorno al 167010, a Gallichi e Sola 
per avere comperato – o più probabilmente ricevuto a fronte di un prestito – seta 
rubata da un tale Fiascaino, massaro del rettore dell’Opera del duomo; i testimoni 
deponevano che vi era stata «secreta allocuzione di detti ebrei compratori con il 
Fiascaino», al quale Gallichi e Sola avevano dato più somme di denaro; gli ebrei 
confermavano la circostanza, sostenendo che si era trattato di un prestito in cui 
era addirittura coinvolto il rettore dell’Opera; ma ciò era ritenuto nell’ufficio del 
governatore – retto dal fiorentino Giovanni Federighi11 – incredibile per la posi-
zione del rettore stesso; altri testimoni riconoscevano che si trattava di parte della 
pregiata seta rubata a un tale Grazini. In ogni caso la vicenda rimanda anche 
all’attività di prestito di denari che alcuni ebrei senesi continuavano a esercitare, 
seppure in modo nascosto, perché proibita dalle leggi.

Il desiderio, e nel contempo la necessità, di espandere i propri commerci 
sono dimostrati da una richiesta che, nell’aprile 1673, l’Università degli ebrei ri-
volgeva all’ufficio del governatore di Siena12. Nel ghetto assegnato – lamentavano 
i massari, come rappresentanti della comunità – poco frequentato e praticato, era 
possibile fare soltanto «pochi negotii», tanto che gli ebrei non potevano mante-
nersi, nonostante si affaticassero e industriassero; a ciò si poteva rimediare – scri-
vevano, – concedendo agli ebrei o di tenere nel giorno di mercoledì un mercato 

9  Sulle controversie degli ebrei senesi con l’Arte della seta, P. Turrini, La comunità... cit., pp. 53, 57. 
10  Ho riferito la vicenda al 1670, perché vi è coinvolto il rettore De Vecchi, citato nel documento, 

che è privo di data, con il solo cognome: pertanto il personaggio è da identificare o con Lodovico 
De Vecchi, rettore dell’Opera del duomo dal 1658 al 1670, o con Lorenzo De Vecchi, rettore dal 
1670 al 1676. 

11  La carica di governatore fu ricoperta dal 1667 al 1683 da Giovanni Federighi come supplente.
12  as si, Balìa, 841, c. 244 (n. a. 254).



191
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

nella pubblica Piazza «a fine che col mostrare le loro mercantie possono trovarsi 
più facilmente spaccio», o almeno di fare «il mercato nella loro pubblica piazzet-
ta», magari ammattonandola insieme ai vicini chiassi, «a fine che facilmente [il 
mercato] venghi praticato da gentilhuomini». Il governatore supplente Federighi 
dette incarico ai deputati di Balìa di prendere informazioni per stabilire «se il 
concedere questo mercato alli ebrei nel mercoledì, può apportare alcuno disturbo 
al mercato della città o alcuno pregiuditio al publico o al particolare». Sebbene 
la pratica manchi di risoluzione, fra le righe dell’incarico è forse possibile leggere 
l’intenzione di concedere, per un giorno alla settimana, il mercato nel ghetto.

La comunità aveva ottenuto il ‘privilegio’ di tenere aperta nel ghetto una 
bottega di «pizzicagnolo»: infatti l’ebreo Terracina che la gestiva alla fine del Sei-
cento chiedeva, annualmente, la conferma di tale concessione all’ufficio del Go-
vernatore di Siena13.

Gli ebrei del ghetto di Siena furono coinvolti in alcune vertenze anche con 
l’Arte minore della seta e dei merciai14. In particolare nel 1651 i merciai presenta-
vano un esposto volto a interdire la fabbricazione di nastri, trine e altre mercanzie 
agli ebrei, i quali a loro volta sostenevano in un memoriale che, ove i merciai 
fossero stati favoriti, a loro non rimaneva che «morir di fame o vero scapare della 
città»; la protesta della comunità ebraica venne accolta a dimostrazione di una po-
litica in genere abbastanza benevola da parte delle autorità locali. Così probabil-
mente fu accolta la supplica presentata attorno al 1660 da maestro Isac, affinché 
suo fratello Laudadio potesse aprire «bottega di merciarie et panni» nella terra 
d’Asciano, «attesa la difficoltà di potere aprire banchi». La richiesta, mancante di 
data e di risoluzione, fu mandata all’esame della già citata deputazione di Balìa 
sopra gli ebrei, in genere abbastanza propensa a concedere alcune licenze.

Negativa invece la risposta delle autorità nel 1690, quando i mercanti ebrei 
rivolgevano una supplica al cardinale Francesco Maria de’ Medici, a quel tempo 
governatore di Siena, chiedendo «la permissione di tenere in bottega le mercanzie 
proibite usarsi dalli sottoposti alla Prammatica e farle venire di fuora per servi-
zio delli non sottoposti alla Prammatica»15. Gli ebrei sostenevano che il secondo 
paragrafo del bando del 1684 era in contrasto con il quarto e che pertanto era 
possibile combinare delle «malitiose accuse», con grande rovina sia per loro stessi, 

13  Sulla bottega di pizzicagnolo nel ghetto: P. Turrini, La comunità…cit., p.  58. Pizzicagnolo: 
nel Senese venditore al minuto anche di generi alimentari specie piccanti, come salumi, formaggi e 
droghe.

14  Ibid., pp. 53-54. La supplica di Isac e Laudadio è in as si, Balìa, 841, c. 229 (n. a. 239). 
15  Sul tentativo degli ebrei di essere autorizzati a tenere merci vietate: P. Turrini, La comunità… 

cit., pp. 56-57. Con «Prammatica» si indicava nella Toscana medicea l’insieme delle regole giuridiche 
in materia di lusso, specie nell’abbigliamento, il cui controllo era demandato ad apposite magistrature 
e deputazioni (La legislazione suntuaria dal Medioevo all’età moderna nello spazio di Siena e Grosseto, atti della 
giornata di studio, Siena, 25 maggio 2018, a cura di M.A. Ceppari Ridolfi – E. Mecacci – P. Turrini, 
Siena, Accademia senese degli Intronati, 2019). 



192 Patrizia Turrini

sia per le casse della Dogana, a causa del «lucro cessante e danno emergente». I de-
putati per la Prammatica, su richiesta del governatore, esposero la loro tesi: non vi 
era «antinomia» tra il secondo e il quarto paragrafo del bando del 1684, infatti la 
proibizione dell’uso di oro e argento filato, di cui al secondo paragrafo, conteneva 
l’espresso permesso per i mercanti di tenere tali preziosità per uso dei forestieri, 
in quanto gli stessi non erano sottoposti alla Prammatica; d’altra parte il quarto 
paragrafo proibente l’introduzione di guarnizioni e finimenti preziosi fabbricati 
fuori di Siena e del suo distretto non era in correlazione con il secondo, ma sem-
mai con il terzo, quello relativo anch’esso alle importazioni. La motivazione di tali 
norme non era la «rovina» degli ebrei, ma favorire le industrie locali e «mantene-
re» le maestranze di esse. Del resto la normativa risaliva al 1682 ed era stata fino a 
quel momento accettata dagli ebrei. Pertanto la risoluzione del cardinale principe 
fu «non altro», a significare che la supplica era stata respinta.

Negli ultimi decenni del sec. XVII, diciassette ebrei venivano «ammaestrati 
et sottoposti all’Arte di ligritteri», cioè dei rigattieri: «l’eccellente messer Gugliel-
mo Modigliani», inoltre «Iosef Blanis, Salomon Galichi, Iosef Aven Serusiren (?) 
da Padova, Gratiano Pelagrilli, Moise Blanis, Iosef Fresolana, Prospero Semelini, 
Agnolo Emilio, Iosef da Ferara, Iacopino Pesaro, Leon Galletti, Vitale Galletti, 
maestro Agnolo Nisim, Isach Miniati, Abramo Arcidosso, Abram Iares»16. 

Proprio l’essere «ammaestrati» ad alcune corporazioni  –  in particolare a 
quella della lana – rendeva la posizione degli ‘ebrei senesi’ migliore di quella degli 
‘ebrei fiorentini’. Nonostante i tentativi dei ‘lanaioli cristiani’ di contrastare gli 
ebrei del ghetto nei loro sforzi di emergere economicamente, quest’ultimi avevano 
chiesto e talvolta ottenuto anche delle «privative»; ad esempio nel 1663 Abramo 
di Agnielo (Agniolo) chiedeva alla Balìa di «far li guadi» nel dominio senese: 
Abramo si era detto disponibile a costruire «li difizie da infragniere essi guati» 
con la macina, a «benefizio del publico e massime de l’Arte di la lana che vanno 
da lontano per servirsi di essi guati»; la pratica manca ancora una volta di risolu-
zione, comunque nel rescritto il governatore principe Mattias de’ Medici chiedeva 
alla deputazione di Balìa di giudicare se la richiesta fosse o meno «a benefitio 
pubblico»17. 

Un momento di forte difficoltà per i mercanti del ghetto che commercia-
vano in lana e stoffe fu senz’altro la promulgazione, il 13 marzo 1683, per Siena 
e per tutto lo Stato senese del divieto per gli ebrei di compravendita della lana e 
di smercio nelle botteghe di «pannine a taglio», in analogia alla legislazione già 
emanata per Firenze18. Immediatamente Salomone Gallichi, a nome anche di altri 

16  Sull’iscrizione degli ebrei all’Arte dei rigattieri: P. Turrini, La comunità…cit., p. 57.
17  Sulla privativa ad Abramo di Agnielo, as si, Balìa, 841, c. 232 (n. a. 242). Il «guato», guado, è 

un’erba tintoria dalla quale si estrae un colorante turchino.
18  Per questo provvedimento e per le «mitigazioni» che ottennero gli ebrei senesi rispetto al 

provvedimento stabilito a Firenze: P. Turrini, La comunità…cit., pp. 54-56.



193
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

mercanti, presentava due ricorsi contro tale proibizione: gli ebrei senesi – scrive-
va infatti – erano regolarmente «ammaestrati alle tre Arti connesse di rigattieri, 
pannilini e sarti et all’Arte della lana», con patenti del 1651, 1664 e 1678; pertanto 
volevano mantenere la possibilità, come era concesso ai cristiani «ammaestrati», 
di «comprare lane, tenere, vendere a taglio e fabbricare pannine respettive»; la 
richiesta era motivata su tre circostanze: gli ebrei senesi avevano regolarmente 
pagato, a differenza degli ebrei fiorentini, l’immatricolazione all’Arte e pertanto 
avevano acquisito a «titolo oneroso» la facoltà di intraprendere detti commerci; 
una proibizione giusta per Firenze, poteva essere ingiusta per Siena e il suo Stato; 
confermare il bando ostativo avrebbe comportato «grave danno degli oratori et 
anco del pregiuditio pubblico», perché, diminuendo il numero dei compratori 
delle lane, si sarebbe messo in grave crisi il commercio delle stesse e quindi la 
«vergaria» (la pastorizia), con pregiudizio degli «interessi della Cassa dei Paschi» e 
dei privati, «per il minore spaccio delle bandite e delle grascie e specialmente delle 
farine di castagne che nella maggior parte si consumano dalla detta vergaria». Il 
commercio delle lane – scriveva ancora il Gallichi – era pressoché tutto in mano 
agli ebrei, dal momento che l’Arte della lana di Siena era «scaduta talmente che è 
ridotta in soli sette negotii di tenue capitale, che non possono appena consumare 
la decima parte delle lane dello Stato»; affidare il commercio delle «pannine» a po-
chi venditori avrebbe fatto lievitare i prezzi, mentre gli ebrei davano lavoro a tanti 
«poveri manifattori» e la cessazione dei loro commerci avrebbe portato alla rovi-
na molte famiglie, anche cristiane. Con un ultimo tocco da maestro, facendo di 
necessità virtù, Salomone Gallichi ammise che i mercanti ebrei si erano «troppo 
allargati nel negotio d’ogni sorte di pannine di qualunque luogo», pertanto a loro 
nome chiedeva spontaneamente, per il «pubblico profitto di moderare le suddette 
prohibitioni […], restringendole solamente a tutte le pannine di qualunque sorte 
fabbricate fuori di questa città», permettendo invece agli ebrei di comprare le lane, 
lavorarle, fabbricarle e venderle al taglio dentro Siena e lo Stato senese; per evitare 
frodi, le «pannine nostrane» sarebbero state marcate dall’Arte della lana – scrive-
va – e sarebbero stati puniti severamente gli «evasori». 

Nella replica l’Arte della lana di Siena sosteneva di ricevere un grave pregiu-
dizio «dal largo traffico dell’ebrei in pannine di qualsivoglia sorte e luogo», con 
conseguente «scarso smaltimento di quelle che si fabbricano in detta Arte»; pro-
poneva che si permettesse agli ebrei «ammaestrati» di smerciare solo le «pannine» 
fabbricate in Siena, in modo da aiutare i mercanti e i «poveri manifattori» citta-
dini; suggeriva ancora che la facoltà concessa dal bando del 1651 agli ebrei senesi 
«ammaestrati» di «fabbricare pannine», non fosse trasmissibile «a loro figliuoli e 
descendenti», estinguendosi come ogni facoltà speciale alla morte di chi aveva ri-
cevuto il «favore». La Balìa ritenne equo prendere una decisione compromissoria, 
«moderando la prohibitione fatta all’ebrei» e permettendo loro invece la prosecu-
zione del commercio «di lane poderane e rottami» per due anni; pertanto, sulla 
base di tale autorevole parere – su cui si espressero favorevolmente anche l’Arte 



194 Patrizia Turrini

della lana di Firenze e il governatore di Siena Francesco Maria de’ Medici –  il 
granduca Cosimo III, «con benigno rescritto» del 23 agosto 1684, concesse agli 
ebrei senesi di continuare a comprare ancora, per due anni, «rottami e poderarie». 
La considerazione che aveva mosso le autorità fiorentine e senesi a tale concessio-
ne era non togliere «ai poveri pastori» la comodità «di essere sovvenuti il verno 
nella Maremma di panno per i vestimenti et altre robbe necessarie» vendute loro 
dagli ebrei; si trattava infatti di luoghi «di cattiva aria», scansati dai cristiani, che 
invece gli «industriosi» mercanti ebrei praticavano allo scopo di avere dai pastori, 
a primavera, le lane in cambio dei vestiti e delle altre merci loro vendute durante 
l’inverno. Inoltre sulla decisione pesarono le molte proteste da parte dei nobili 
senesi «soliti di obbligare le lane dei loro poderi all’ebrei, con riceverne talvolta 
etiamdio anticipatamente il prezzo o in contanti o in altre mercantie per bisogno 
et uso delle loro case»: un tipo di comodo scambio che dopo l’applicazione del 
bando non sarebbe stato più possibile attuare, anche perché «non vi era chi in loro 
vece [cioè al posto degli ebrei] attendesse a tale exercitio». 

Agli ebrei fu comunque concesso soltanto il commercio dei rottami, mentre 
rimase proibito «intrigarsi» personalmente o attraverso intermediari «nelle masse-
rie», sotto pena di scudi 500 e perpetuo esilio dal Granducato o galera a benepla-
cito. Tra settembre e novembre di quell’anno 1684 in Siena e nello Stato – in par-
ticolare a Montemerano, Manciano, Sovana, Rocchette, Semprugnano, Capalbio, 
dove vivevano ebrei commercianti in lane – venne pertanto pubblicato il bando 
concernente la «moderatione [...] di poter negociare in lane che si dicono rottami 
e poderarie, ma non già in quelle delle masserie».

Nell’Archivio arcivescovile di Siena sono conservate alcune statistiche sugli 
abitanti del ghetto ebraico, posto all’interno della parrocchia di San Martino; ricca 
di molte informazioni quella dell’anno 1685, pubblicata qualche decennio fa da 
Michele Cassandro19. Il documento permette di appurare che – rispetto al secolo 
precedente quando centotrentadue ebrei di Siena e dello Stato senese erano stati 
forzatamente concentrati nel ghetto di Siena – vi era stato un buon incremento di 
popolazione dovuto alla normalizzazione della situazione e inoltre a certi miglio-

19  La statistica del 1685 è stata pubblicata da M. Cassandro, La comunità ebraica di Siena intorno 
all’ultimo quarto del ‘600, in “Bullettino senese di storia patria”, XC (1983), pp. 127-145. Nel 1685 gli 
ebrei di Siena, abitanti tutti nel territorio della parrocchia di San Martino, ammontavano a 371, di cui 
181 maschi e 190 femmine, suddivisi in 68 nuclei familiari; nel ghetto propriamente detto abitavano 
247 persone, mentre 124 vivevano nell’area prospiciente, in particolare nella via del Rialto; le 39 case 
poste dentro il ghetto – per lo più a un piano, eccezionalmente a due o tre e in solo caso a quattro, 
per un totale di 48 appartamenti – avevano una densità media di 5,5 persone per appartamento; di 
queste case, otto risultano nel vicolo delle Scotte (che aveva una diversa configurazione nella parte 
verso Salicotto, nella quale sono state demolite alcune case negli anni Trenta del Novecento), mentre 
le restanti erano distribuite nei vicini vicoli; delle 10 case poste fuori dal ghetto ben 9 erano nella 
contigua via del Rialto, mentre la decima a quattro piani era posta di fronte al macello. Si rimanda 
anche al saggio di M. Cassandro in questo volume.



195
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

ramenti economici, che nel corso del Seicento avevano favorito migrazioni interne. 
Tuttavia la particolarità della demografia degli ebrei sconsiglia conclusioni troppo 
generalizzate. Fuori dal ghetto, nel Rialto, abitavano i Gallichi e pochi altri di 
maggiore posizione socio-economica: se la crescita demografica aveva costretto 
nel 1670 e nel 1676 ad annettere alcune case poste nelle zone confinanti, le nuove 
e migliori abitazioni erano infatti andate a tutto vantaggio dei membri più abbienti 
della comunità, che così potevano godere di maggiore libertà personale e anche 
lavorativa. Il continuo, seppure graduale, aumento degli abitanti del ghetto – re-
gistrato nelle statistiche del 1691, 1693 e 1698 – conferma di nuovo un quadro in 
leggera ascesa degli ebrei senesi, che mantenevano un proprio ruolo economico20.

Da confrontare, con le fonti statistiche citate, un documento conservato 
nell’archivio del Governatore che contiene la «nota dell’ebrei benestanti di Sie-
na», ai fini di una contribuzione: «Dattero Borghi fa la bottega al Chiasso Largo; 
Abramo Pesari fa la bottega in San Martino; Isach Gallichi detto Fastidio fa la 
bottega in San Martino; Dantello Gallichi fa la bottega in San Martino; eredi di 
Moisè Gallichi fanno la bottega in San Martino; Salamone Gallichi detto il Zop-
po fa la bottega in San Martino; Moisè Forte, Salomoncino Gallichi fa la bottega 
in ghetto; Sabatino Gallichi fa la bottega in San Martino e in ghetto; Laudadeo 
Pelagrilli fa la bottega in ghetto et a Grosseto; Agniolo Nessim fa la bottega in 
San Martino e in ghetto e a dì 25 agosto diede scudi 4; David Monte Baroccia fa la 
bottega in Rialto; Moisè David Blanes fa la bottega in ghetto; Salomone Pelagrilli 
fa la bottega dalla Dogana; Gratiano Pelagrilli fa la bottega in ghetto; Salvadore 
e Beniamino Orefice fanno la bottega in ghetto; Moisè Cabibbe fa la bottega in 
ghetto; Giuseppe Frosolone fa la bottega in ghetto; Moscione ebreo fa la bottega 
sotto la Stufa; N*** detto il Guercio che fa la bottega in ghetto; li appaltatori 
dell’acqua vite e tabacco e carta: Dagar Terracino, Pacifico Vitali negotiante in 
Chiusi con Angiolo Orefico promesero due lire per ciaschuno e Dattilo Ceni ap-
paltator del tabacco e acquavite promesse contribuire»21. Il documento – privo di 
data – dovrebbe essere stato compilato dopo il 1680, in quanto vi è citato Lauda-
deo Pellagrilli con «bottega» anche a Grosseto, su cui si hanno ulteriori notizie22.

20  Nel maggio 1691 venne compilata una statistica, conservata nell’archivio del Governatore, 
nella quale sono descritte tutte le famiglie ebree «a casa per casa, numero di tutti e grandi e piccoli, 
e maschi e femmine, e età»; si trattava di 394 persone, di cui 192 maschi e 202 femmine; nel 1693 la 
popolazione del ghetto ammontava a 402 persone e nel 1697 a 408.

21  Per la «nota dell’ebrei benestanti»: P. Turrini, La comunità…cit., pp. 42-43.
22  Sabatino Gallichi nel luglio 1680 aveva chiesto al Governatore di essere autorizzato, unita-

mente ad «altri ebrei» senesi, a trasferirsi in Grosseto «con privilegii che godono l’ebrei in Livorno», 
cioè l’esenzione da «imposizioni e gravezze», prospettando la «grande utilità» che l’economia della 
Maremma avrebbe ricavato dalla presenza di ebrei che «negoziavano» e «trafficavano»; tale richiesta 
era trasmessa dalla Balìa di Siena alla comunità di Grosseto, che l’approvava, precisando però che i 
nuovi venuti sarebbero stati sottoposti alle autorità locali, come tutti gli altri ebrei abitanti in quella 
città (ibid., p. 45). 



196 Patrizia Turrini

Un elemento aggiuntivo per la datazione dell’elenco degli «ebrei benestan-
ti» è costituito dalla circostanza che la «contribuzione» potrebbe essere stata 
richiesta, come era in uso, in occasione di una venuta a Siena della famiglia 
granducale, come quando nel giugno 1683 fu corso un palio alla presenza dei 
principi di Toscana, Anna e Francesco Maria de’ Medici; oppure gli ebrei più 
ricchi potrebbero essere stati tassati in occasione del palio straordinario corso 
il 9 settembre 1685 per i festeggiamenti tenuti a Siena, come in tutta Europa, a 
seguito della liberazione di Vienna dai turchi23. La «lista» costituisce senz’altro 
un utile punto di partenza per alcune riflessioni su famiglie, persone e mestieri. 
Negli ultimi decenni del Seicento godevano di una buona situazione economica 
i Gallichi (Isac detto Fastidio; Dantello; gli eredi di Moisè; Salamone lo Zop-
po; Salomoncino; Sabatino e Salvadore detto Moscione), i Pelagrilli (Laudadeo, 
Salomone e Graziano); gli Orefice/Orefici (Salvadore e Beniamino); insieme a 
loro Dattero/Dattilo Borghi, Abramo Pesaro, David Monte Baroccia, Giuseppe 
Frosoloni, Moisè Forte, Agniolo Nessim, Moisè David Blanes, Moisè Cabibbe 
e infine il Guercio (che non sono riuscita a identificare). Quanto alle attività 
svolte, sono tutti definiti «bottegai», ad eccezione degli appaltatori di tabacco, 
carta e acquavite dello Stato senese, anch’essi tenuti alla contribuzione straordi-
naria: Terracino/Terracina, Vitali e Ceni/Geni. A Siena le «botteghe» gestite da 
questi ebrei «benestanti» erano situate tutte in San Martino o dentro il ghetto, a 
eccezione di quella di Dattero Borghi, l’appaltatore (anche se il documento non 
lo dice), che era al Chiasso Largo e di quella di Salomone Pelagrilli alla Dogana 
(nell’odierna piazza del Monte).

Ai vertici della scala sociale, in questi ultimi decenni del Seicento, si trova-
vano dunque gli appaltatori, ai quali il governo granducale riservava il commercio 
di certi generi di merci, come il tabacco, la carta e l’acquavite. Sulla base di una 
causa, conservata nell’archivio del governatore di Siena svoltasi nel settembre del 
1693 (ma la data non è certa, perché di difficile lettura), fra Dattilo Levi e Andrea 
Bocci, figlio di Giulia Grilli (il secondo, debitore di lire 150 per subappalto), si ap-
prende che l’appalto del tabacco era stato concesso al Levi sulla base di un rogito 
del notaio Pompeo Fabbri del 31 maggio 1679 (anche in questo caso la data è di 
difficile lettura, ma verosimile, perché rientra negli estremi cronologici degli atti 
rogati da questo notaio fiorentino)24. Altra documentazione attesta che, dal 1680 
al 1698, l’appalto del tabacco a Siena spettava ai fratelli David (Dattilo?) e Samuele 
Borghi, i quali tenevano l’archivio e le merci in una casa in ghetto, facente parte 

23  M.A. Ceppari Ridolfi – P. Turrini, con la collaborazione di L. Vigni, Repertorio documentario 
sulle contrade e sulle feste senesi, in L’immagine del Palio. Storia, cultura e rappresentazione del rito di Siena, a cura 
di M.A. Ceppari Ridolfi – M. Ciampolini – P. Turrini, Firenze, Monte dei Paschi di Siena – Nardini, 
2002, p. 544.

24  as si, Governatore, 435, «Affari civili senza data frammentari», fasc. «Appaltatore contro Bocci». 
Il notaio fiorentino Pompeo Fabbri ha rogato dal 1631 al 1684. Difficile stabilire se l’appalto si rife-
risse a Firenze o anche a Siena, come fa supporre la conservazione archivistica. 



197
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

della dote di Allegra di Daniele Gallichi, moglie di David; alla morte della donna, 
che non aveva avuto figli, si svolse infatti una vertenza tra il vedovo e il cognato 
Isac Gallichi per la restituzione di metà della dote25. I due fratelli Borghi svolge-
vano la loro attività in «capaci» botteghe poste al Chiasso Largo sotto il Collegio 
Tolomei retto alla fine del Seicento dai Gesuiti (l’attuale palazzo Piccolomini, 
sede anche dell’Archivio di Stato), come è indicato nella causa che si svolse tra 
gli appaltatori da una parte e il mercante Lorenzo Marianini e il barbiere Giusto 
Borghi dall’altra; questi ultimi, che esercitavano il loro mestiere in due botteghe 
in affitto, con il diritto di non essere sfrattati per più anni, lamentavano che gli 
appaltatori avevano intenzione di cacciarli, per allargare la loro attività, che già si 
svolgeva in tre contigue ampie botteghe sotto il palazzo e in un’altra bottega con 
stanze al piano superiore, concessa loro in affitto dai Gesuiti26. Nel maggio 1699 
l’appalto del tabacco veniva concesso dal granduca ai fratelli Graziadio, Abram 
e Alessandro Gallichi, figli di Emanuello di Salomone, e «alla ragion cantante» 
(cioè, alla ditta) di Simone e Flaminio di Vito Piazza, sia per lo Stato di Firenze 
che per lo Stato di Siena; così l’appalto dell’acquavite era concesso a partire da 
ottobre 1700 agli stessi fratelli Gallichi e agli stessi fratelli Piazza27. 

Siamo quindi di fronte a una serie di appalti e di subappalti sempre nell’am-
bito di mercanti di fede ebraica. 

Le sanzioni contro il lusso possono essere utilizzate per ulteriori conferme 
sulla condizione sociale di alcune famiglie del ghetto di Siena28. Nel 1687 Abramo 
Gallichi fu infatti accusato dai Soprintendenti alle grazie – cioè coloro che in quel 
tempo applicavano in Siena le leggi suntuarie regolanti il lusso nell’abbigliamen-
to – di avere trasgredito agli ordini della Prammatica, «portando al cappello un 
cordone con gallone d’oro e d’argento e con fibbia d’argento». L’inosservanza era 
provata, pertanto il Gallichi era stato condannato a una pena pecuniaria di scudi 
25 e alla perdita «di detto cordone». Tuttavia, con più ricorsi era riuscito alla fine 
a ottenere la grazia, circostanza che dimostra anche il favore da lui goduto presso 
il principe cardinale Francesco Maria de’ Medici, a quel tempo governatore di 
Siena. Un altro ebreo senese più che benestante era Abramo Frosoloni, il quale 
nel giugno 1690 chiedeva al cardinale governatore «la gratia di poter portare per 
il ghetto la sua famiglia e tutti della sua casa abiti guarniti d’oro et argento, come 
anco di qualsivoglia altra sorte di guarnitione». La sua supplica fu però respinta, 
dietro parere dei Deputati per la prammatica, nonostante che un simile permesso 
gli fosse stato concesso in precedenza in occasione dello sposalizio – evidente-
mente sontuoso – di una figlia. 

25  Ibid., fasc. «Borghi contro Gallichi». 
26  P. Turrini, La comunità ebraica di Siena... cit., p 43. Giusto Borghi dal cognome sembrerebbe un 

ebreo, forse imparentato con gli stessi appaltatori. 
27  as si, Regolatori, 770, cc. 143v-149; 166-168v.
28  P. Turrini, La comunità... cit., p. 48. 



198 Patrizia Turrini

Fra quelli che abitavano dentro il ghetto di Siena troviamo, sempre nel-
la seconda metà del secolo XVII, alcuni nuovi immigrati e inoltre personaggi 
«fluttuanti», quest’ultimi per lo più dispensati dalla reclusione forzata29. Erano 
immigrati a Siena il romano Sabato di Camillo Calvano rigattiere; Lazzaro di Sa-
bato Viterbo, proveniente da Firenze ed esercitante lo stesso mestiere; e ancora il 
mercante David del fu Salomone da Pitigliano e il veneziano maestro Salomone. 
Tra coloro che giungevano a Siena per affari, chiedendo ai Regolatori licenze di 
permanenza e di libero commercio, alcuni personaggi «eccellenti», cioè «ballottati 
et approvati» provenienti da Pisa e Livorno, come Moisè Aron Mantova o Isaac 
d’Abramo, il quale nel 1690 chiedeva al governatore di potere godere in Siena de-
gli stessi privilegi concessigli a Livorno; anche Moisè Pettigli e Aron Vitale con le 
loro famiglie ottennero, il 15 luglio 1690, che a Siena fosse riconosciuta la validità 
della loro «patente».

La presenza di ebrei «ballottati», con le connesse richieste di esenzioni e 
privilegi, costrinse il governatore Francesco Maria de’ Medici a prendere nel 
1690 informazioni riepilogative sulla legislazione vigente per gli ebrei di Siena, 
forse non sempre applicata perfettamente: «Devono habitare nel ghetto, luogo 
per loro destinato, alla pena di scudi 10 d’oro, et alla pena di scudi 50 simili devo-
no portare il segno ebraico, così dispone l’ordine del 1572. Li forestieri, volendo 
habitare e negotiare, devono fra giorni otto denuntiarsi e di poi fra altri giorni 
otto aver dato sicurtà di scudi 50, alla pena di scudi 4 simili, cattura et esilio, 
così dispone l’ordine del 1645. Li ebrei ballottati et approvati come l’oratore che 
ne produce fede […] godono i privilegi […] di Pisa e Livorno, così dispongono i 
capitoli del 1593»30. 

Sempre nel 1690, nel mese di agosto, venne presentato alla Balìa l’esposto 
dell’Università degli ebrei richiedente l’esenzione «dal peso di una certa elemosina 
a favore dei conservatorii della città, alla quale nuovamente si cercava d’obbligar-
li», presentando nel contempo al governatore il quadro generale delle spese della 
comunità: l’Università ebraica pagava alla Biccherna scudi 46 ogni 6 mesi; a un 
cristiano, guardiano delle porte, scudi 4 all’anno e altrettanti al cancelliere dell’U-
niversità stessa; al signor Minutelli lire 54 all’anno per il «benefitio del bagno 
delle donne e stanza per ricettar li povari forestieri»; scudi 15 all’anno a chi va «a 
sciattare et assistere alla carne»; al rabbino e maestro pubblico scudi 100 all’anno, 
oltre agli straordinari; la beneficenza alle famiglie povere del ghetto, elargita ogni 
venerdì, comportava una spesa di lire 10 settimanali: «a chi una lira, a chi un giu-
lio, a chi meza lira secondo la qualità delle famiglie»; nella vigilia di ciascuna festa 
religiosa la cifra raddoppiava31. Vi era poi da aggiungere il soccorso agli ammalati, 

29  Ibid., pp. 42 e 47.
30  Ibid., p. 46. 
31  Ibid., p. 47. Il Minutelli citato nel documento potrebbe essere Giacomo Minutelli, speziale, 

citato qui di seguito.



199
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

ai quali venivano forniti medico, vitto e medicine, e quello alle partorienti povere. 
Causa la guerra32 – scriveva l’estensore del documento – erano arrivati a Siena tan-
ti ebrei indigenti e talvolta famiglie intere, al punto che l’Università aveva chiesto, 
«anche se ciò è contro la carità», che i poveretti venissero respinti alle porte. Gli 
ebrei non ricevevano sussidio dagli ospedali cristiani e nessuna elemosina pub-
blica, così che tutte le spese «escono da sei o sette borse» di famiglie benestanti, 
che inoltre dovevano procurare la dote a una cinquantina di fanciulle da marito. 
Invece di chiedere contributi all’Università ebraica – polemizzava l’estensore del 
memoriale – si doveva lasciare che gli ebrei in migliori condizioni economiche 
pensassero soltanto ai loro correligionari in miseria. 

Gli ebrei continuavano comunque l’attività di prestito feneratizio, in 
parte sotto traccia e in parte palese, attività che del resto non avevano mai 
del tutto cessato, nonostante la creazione dei governanti alla fine del Quat-
trocento del concorrenziale Monte Pio e la rifondazione dello stesso in epo-
ca medicea33. Ne fornisco due esempi, anche se riesce difficile distinguere 
tra prestiti e impegni, tra prestiti e acquisti34. David Monte Baroccia incorse 
nell’aprile 1695 in un infortunio, che lo portò di fronte al magistrato del Mon-
te Pio: egli aveva inviato Maddalena Savini – una cristiana che faceva servizi 
di questo tipo per gli ebrei – a impegnare al Monte una collanina, risultata poi 
falsa; David Monte Baroccia fu condannato a 25 scudi di multa e a un anno 
di confino, e la Savini all’interdizione dal fare pegni personali o per altri; 
ma successivamente furono entrambi graziati dal governatore di Siena, che 
pretese dall’ebreo solo un terzo della pena pecuniaria. Ben diversa la situa-
zione di Dattilo e Pacifico Borghi e di Salvadore Gallichi, i quali ebbero in 
cessione, nel giugno e nel novembre 1696, dal reverendo Benedetto Raspanti, 
beneficiario della cappella di Santa Caterina delle Ruote in Duomo, i frutti 
dei luoghi del Monte dei Paschi spettanti a detta cappella. L’episodio attesta 
rapporti economici intercorsi fra un sacerdote e tre ebrei, che compravano 
una rendita ecclesiastica. 

Per terminare la rassegna dei personaggi di successo, voglio citare Isac e 
Giuseppe Gallichi, i quali riuscirono a raggiungere condizioni socio-economiche 
elevatissime: così risulta infatti dalla dichiarazione resa nel luglio 1699 davanti 
ai Regolatori da Giuseppe Gori, figlio di Dattilo Piattelli, che aveva «veduto in 
bottega d’Isach e Giuseppe di Salvadore Gallichi molti libri e in specie un libro 

32  Dovrebbe trattarsi della guerra della Lega di Augusta (1688-1697), nota anche come guerra 
della Grande Alleanza o Guerra dei Nove Anni, conflitto che vide coalizzate le maggiori potenze 
dell’Europa occidentale contro le ambizioni espansionistiche di Luigi XIV di Francia e che segnò 
l’inizio del declino dell’egemonia francese sul continente.

33  M. Ascheri, Siena, «La Vergine Maria è pelata». Il primo Monte (1472-1511) tra normativa e prassi, 
in Storie di frodi. Intacchi, malversazioni e furti nei Monti di Pietà e negli istituti caritatevoli tra Medioevo ed età 
moderna, a cura di L. Righi, Bologna, Il Mulino, 2017, pp. 61-94.

34  P. Turrini, La comunità... cit., p. 49. 



200 Patrizia Turrini

d’entrata ed uscita, ed havere inteso dire a detti Isach e Giuseppe Gallichi che il 
loro valsente ascendeva a scudi circa 24.000»35.

Da mettere in rilievo che il tribunale dei Regolatori difese sempre la propria 
giurisdizione sugli ebrei nei conflitti di competenza con altre magistrature e tri-
bunali, avendo un atteggiamento per lo più di tutela nei confronti della «Nazione 
giudaica»36. Esemplare un episodio accaduto nel 1696, concernente una disputa 
giurisdizionale tra i Regolatori e il camarlengo dell’Arte degli speziali: all’origine 
della vicenda una vertenza tra l’Arte degli speziali e l’ebreo Dattilo Geni, che 
aveva venduto confetture e vari dolci; davanti alle accuse dell’Arte, il Geni aveva 
sostenuto di potere essere «convenuto» solo di fronte ai Regolatori, che lo aveva-
no poi assolto, precettando il camarlengo della corporazione perché restituisse la 
merce confiscata. La mancata restituzione, discussa davanti al Concistoro e alla 
Balìa, portò l’incauto camarlengo addirittura dentro alle Stinche, anche se il Con-
cistoro ne ordinò dopo due mesi la scarcerazione. 

La gelosa giurisdizione in campo civile e dei danni dati esercitata dal magi-
strato dei Regolatori sugli ebrei senesi è dimostrata da più episodi: in particolare 
nel settembre 1696 – a seguito della protesta presentata da Daniello Gallichi con-
tro la decisione presa dal capitano di giustizia in una causa per la compravendita 
di lana e di «lenza» tra lo stesso Gallichi e Antonio Piccolomini –  i Regolatori 
provvidero al «rinnovo» (cioè la ripubblicazione) dell’ordine così intitolato: «Cau-
se d’ebrei privativamente s’aspettino a Regolatori»37, riesaminando tutta una serie 
di ordini e di casi pratici in materia, a partire dal 1584 fino a quell’anno. Pressoché 
in contemporanea il capitano di giustizia ripubblicava la «provisione per gl’ebrei 
che non habitano in ghetto», contenente l’obbligo alla segregazione per tutti gli 
ebrei e in particolare per i residenti nella vicina strada del Rialto, ai quali era 
imposta la chiusura notturna dei portoni delle loro case; in questo caso i Regola-
tori non poterono fare altro che prendere atto di quanto stabilito, trattandosi di 
materia penale, non di loro competenza38. Questa «provisione» del capitano di 
giustizia faceva seguito alla decisione presa nel luglio del precedente anno 1695 
proprio per ovviare all’incompleta e poco controllata reclusione nel ghetto: gli 
ebrei infatti da qualche tempo avevano costruito nelle loro case e botteghe «molte 
riuscite e trapassi e anco strade sotterranee» che permettevano loro di entrare o 
uscire, a tutte le ore, dal ghetto al Rialto e da altre strade contigue e viceversa, e 
di introdurre o portare via mercanzie, eludendo così la legge; fu così loro imposto 

35  as si, Regolatori, 240, c. 20. Giuseppe Gori dovrebbe essere un ebreo convertito al cattolicesi-
mo, come indica il suo diverso cognome rispetto a quello del padre Dattilo Piattelli, appartenente a 
una famiglia di ebrei di Firenze; Jemila Piattelli aveva sposato nel 1692 Abramo Gallichi.

36  Per alcuni esempi sulla «protezione» esercitata dai Regolari: P.  Turrini, La comunità... cit., 
pp. 49, 57-58. 

37  L’ordine venne annotato nel «libro quarto dell’ordini»: as si, Regolatori, 770, cc. 130-132.
38  Ibid., cc. 132v-133.



201
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

di non aprire altre uscite e di non usare le esistenti, sotto pena di 50 scudi39. In un 
bando del 1698 si precisava di nuovo che i portoni delle case abitate dagli ebrei 
privilegiati nelle vie contigue al ghetto, in specie nel Rialto, alla sera dovevano 
essere obbligatoriamente «serrati», come avveniva per le grandi porte che chiu-
devano il «recinto»; l’apertura per tutti sarebbe avvenuta la mattina secondo «gli 
ordini veglianti». 

Il Settecento mediceo

Anche per tutto il Settecento le porte del ghetto e i portoni delle abita-
zioni nella via del Rialto continuarono a essere «serrati» alla sera e riaperti solo 
alla mattina da un portinaio «cristiano» addetto a tale incombenza, rimunerato 
dall’Università ebraica. Tuttavia la legge contemplava le debite eccezioni, concesse 
però con oculatezza, nel senso che le autorità dosavano queste eccezioni secondo 
le capacità sociali ed economiche delle persone40. Nel 1699 Salomone Pelagrilli 
otteneva la licenza di riaprire la porta della sua abitazione che corrispondeva al 
di fuori del ghetto, purché ne desse le chiavi al portinaio che la sera chiudeva 
quell’uscio insieme alle porte del ghetto stesso. Nel 1712 Emanuel, Giuseppe e 
Isac Orvieto, i quali avevano chiesto che venissero loro estesi i privilegi goduti dal 
loro parente Salomone Orvieto, rabbino ed ebreo «ballottato», non furono invece 
ritenuti dai Regolatori persone «capaci» di tali privilegi, perché «poveri e misera-
bili» e non «ebrei negozianti»; fu però lasciato alla Consulta di Siena, che governa-
va la città e lo Stato in assenza di un governatore, l’arbitrio di esentarli dal «segno». 
Diversa la situazione dei Levi, appaltatori del tabacco, esclusi nel gennaio 1718 
dall’osservanza dell’ordine del 1648, che obbligava tutti gli ebrei senesi a restare 
di notte rinchiusi nel ghetto. Anche Volumnio Lelio Gallichi otteneva nel 1720 di 
riaprire l’ingresso indipendente della sua casa sulla via del Rialto, murando invece 
l’ingresso della stessa posto in un andito in comune con altri ebrei; il Gallichi fu 
però obbligato a consegnare la chiave «del peschio» al «portinaio de’ portoni del 
ghetto»; la concessione fu ampliata nell’ottobre 1733, quando Volumnio otteneva 
un rescritto «concedesi, non ostante», in base al quale la «porta della sua casa esi-
stente nella via del Rialto, da esso comprata dal magnifico Francesco Mostacchi», 
non veniva «serrata da altri se non da sé medesimo e suoi che in quella abitano»; 
al Gallichi fu inoltre permesso di uscire anche di notte per urgenti necessità. Nel 
1721, Giuseppe, Moisé e Iacob Orvieto chiesero di poter usufruire del privilegio 
avuto negli anni precedenti dal loro defunto padre Salomone. Anche se la pratica 
nell’archivio del Governatore manca della risoluzione, probabilmente i tre fratelli 
ebbero qualche favore, dal momento che i Regolatori informavano la governatrice 

39  P. Turrini, La comunità... cit., p. 36.
40  as si, Regolatori, 240, c. 13. Vedi anche, P. Turrini, La comunità... cit., pp. 82-83. 



202 Patrizia Turrini

Violante Beatrice di Baviera che effettivamente nei loro registri era attestata una 
grazia a favore di Salomone Orvieto.

Fra i membri di maggiore prestigio della comunità ebraica senese, sono di 
nuovo documentati gli appaltatori: tra il 1700 al 1728 carta, cenci e cannicci erano 
in mano a Emanuele Levi e compagni; Samuel, figlio di Emanuele, con i suoi 
nipoti svolse anche la funzione di appaltatore del tabacco e dell’acquavite, in al-
ternanza con David e Samuele Borghi, che nel 1718 erano gli appaltatori di tali 
generi, come risulta da alcune cause agitate davanti al Capitano di giustizia. Nel 
1728 il remunerativo appalto del tabacco e dell’acquavite passava da Samuel Levi 
e nipoti a Vitale Vitali ed Emanuele Cases, rappresentati in Siena da Samuele Bor-
ghi: i nuovi appaltatori compravano dai vecchi anche le mercanzie invendute che 
si trovavano nella bottega e magazzini del Chiasso Largo e nella bottega in San 
Martino detta anche la «casa Conti». Siamo sempre di fronte a una serie di appalti 
e subappalti, già notati per il secolo precedente, con la specializzazione degli ebrei 
in certi settori, stabilita e favorita dalla legge. Per questa via alcune famiglie rag-
giunsero profitti stabili e talvolta un tenore di vita elevato. 

Nel 1719, Salvadore Tedesco, nuovo appaltatore dell’acquavite, gestiva lo 
«Stillo», dove appunto veniva preparata l’acquavite. La distilleria si trovava nel 
Mercato Vecchio sotto l’osteria del Montone e sotto una bottega di tintoria, come 
apprendiamo dalla vertenza che il Tedesco ebbe di fronte alla Biccherna, nel set-
tembre di quell’anno, con il vicino tintore il quale «slargando la galazza» aveva 
provocato carenza d’acqua nelle attività contigue41. Questo tintore potrebbe esse-
re quel Girolamo Mansueti che nel luglio dello stesso anno fu obbligato a restau-
rare il condotto che dalla fonte del ghetto portava l’acqua nella sua tintoria e che, 
essendo rotto, aveva invaso la strada di Salicotto42.

Oltre agli appalti si assisteva anche a concessioni particolari, come quella 
rinnovata nel febbraio 1714 dall’ufficio del governatore – cioè dalla Consulta di 
Siena – a Dattilo di Salomone Gallichi, su parere favorevole dell’Abbondanza, 
per la rivendita nel ghetto del pane venale, da lui acquistato dai fornai senesi (il 
rinnovo era annuale)43.

Naturalmente il commercio aveva i suoi alti e bassi: ai successi si alternavano 
gli insuccessi e talvolta i commercianti cadevano in comportamenti scorretti44. 
Nel 1709 Salomone Orvieto45, che era andato ad acquistar dei veletti ad Arezzo, 
ordinatigli dalla badessa del convento di San Dalmazio di Volterra, al ritorno a 
Siena, arrivato alla porta «Sant’Uviene» (l’attuale porta Pispini) e interrogato dai 

41  as si, Biccherna, 926, cc. 20v-21. La Biccherna, dietro informazione del «capo bottiniere» Giu-
seppe Fondi, impose al tintore di rimettere il dado al recipiente della galazza.

42  Ibid., cc. 28v-29. 
43  P. Turrini, La comunità... cit., p. 85 
44  Ibid., pp. 82, 85-86. 
45  Salomone Orvieto, se non si tratta di un caso di omonimia, era un rabbino. 



203
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

doganieri, aveva dichiarato di avere con sé soltanto alcuni polli; mentre scendeva 
da cavallo per pagare la gabella per i polli, i doganieri avevano scoperto i veli, ac-
cusandolo di frode perché non li aveva denunciati. Salomone aveva «prontamen-
te» risposto che «di questi ne voleva la bolletta per Dogana». Pertanto fu assolto 
dal tribunale con la clausola rebus sic stantibus, pagando dodici lire al cancelliere; ma 
successivamente fu accusato davanti alla Mercanzia, che aveva la cognizione so-
pra l’appalto dei veli in Siena (in quanto l’appalto era detenuto dall’Arte della seta, 
a sua volta sottoposta alla Mercanzia). La Mercanzia chiese alla Dogana il corpo 
del reato, che però era già stato restituito al mercante ebreo. Salomone supplicò 
allora il cardinale governatore di Siena, sostenendo di non avere commesso frode 
contro l’appalto, perché i veli erano destinati a Volterra; pertanto chiedeva di po-
terli «gabellare» per inviarli successivamente alla badessa, senza essere molestato 
dall’Arte della seta di Siena.

Talvolta i mercanti si salvavano dal fallimento con una specie di concordato 
preventivo, come quello ottenuto nel 1715 da Abramo e Moisè Vito Pesaro grazie 
a un rescritto che «contentandosi la maggior parte de’ creditori, tanto rispetto al 
numero che alle somme, non fossero molestati per un anno per li Stati per li loro 
debiti»; i Pesaro, a forza di promesse e rinvii, avevano ottenuto di far litigare i 
dissenzienti, senza soddisfarli di neppure un soldo, pertanto la Ruota si espresse 
in maniera favorevole ai creditori scontenti; nonostante questo gli ebrei chiesero 
di nuovo la remissione nei termini. 

Anche gli appaltatori del tabacco e dell’acquavite si trovavano talvolta in dif-
ficoltà: nel gennaio 1722, Salamone Levi e compagni, in una causa contro alcuni 
creditori davanti alla Mercanzia, chiesero e ottennero una proroga fino al mese di 
maggio e poi fino a novembre; con tale salvacondotto intendevano determinare 
un concordato preventivo. 

La coeva conclamata miseria di altri appartenenti alla comunità ebraica se-
nese si palesa in quello che scriveva l’erudito senese coevo Giovanni Antonio Pec-
ci nell’ottobre 1716, mentre imperversava una «fiera influenza» in concomitanza 
con una carestia: i più colpiti furono «poveri e ebrei»; cioè tutti quelli che – preci-
sava il Pecci – «si erano cibati di pane composto con grano riscaldato, atteso che 
la mortalità fu maggiore ne’ poveri che nelle persone comode»46. Sempre il Pecci, 
basandosi sugli «stati d’anima parrocchiali», segnalava 295 ebrei per il 1717, 312 
per il 1726 e ben 382 nel 1737, mentre per il periodo di poco successivo indicava 
una leggera flessione: 350 nel 1756; più dettagliata poi l’annotazione per il 1758: 
«ebrei maschi n. 147, donne ebree n. 128, ebrei maritati n. 106».

La documentazione da me consultata, in gran parte giudiziaria, restituisce 
anche per il primo Settecento una nutrita serie di vertenze e ‘incidenti’ occorsi 
nello svolgimento dell’attività di prestito sottobanco e in quella di commercio, 

46  G.A. Pecci – P. Pecci, Giornale sanese (1715-1794), a cura di E. Innocenti – G. Mazzoni, Siena, 
Il Leccio, 2000, pp. 7-9, 118, 148, 173, 182.



204 Patrizia Turrini

talvolta a causa della disonestà della controparte. Ne fornisco due esempi47. Nel 
1721 il negoziante Salvadore Gallichi fu vittima del raggiro di un tale Ubaldo di 
Domenico Tassini, soldato a cavallo del Corpo delle Bande del distaccamento di 
Pari, che gli aveva girato un «pagherò» falsificato; il soldato venne però inquisito 
dal capitano di giustizia di Siena su querela del bargello. Nel 1726 Moisè David 
Pesaro, erede con il fratello Consolo Samuel del padre Giuseppe, ebbe dei pro-
blemi con dei commercianti cristiani: Moisè, avendo ricevuto in eredità un «pa-
gherò» firmato da Fausto Salvani, che aveva acquistato mercanzia da Giuseppe 
Pesaro, cedeva la cambiale a Giovanni Pancaldi, a cui doveva pagare certe pelli di 
castrato; tuttavia il Salvani si opponeva davanti alla Mercanzia sostenendo che la 
firma era falsa e che egli non aveva mai fatto contratti con Giuseppe Pesaro, del 
resto un semplice sarto e non un mercante48. Più persone in buona fede attestava-
no invece che Giuseppe teneva in ghetto bottega aperta, tanto di panni nuovi che 
vecchi. Il Salvani successivamente convinceva il Pancaldi a ritirare la cambiale in 
pregiudizio dell’ebreo e a interrompere la causa. Da quanto scrivevano gli ufficiali 
di Mercanzia all’ufficio del governatore, richiedendo un rescritto in merito all’in-
garbugliata vicenda, risultava evidente come il Pancaldi fosse semplicemente un 
prestanome cristiano, utilizzato dal Pesaro; tuttavia gli ufficiali ribadivano che la 
causa andava decisa in Mercanzia, dove era stata introdotta, e che non era equo 
interromperla data l’importanza della cifra di cui il Pesaro si diceva creditore. 
Manca nel fascicolo la decisione presa dalla governatrice Violante di Baviera e dai 
funzionari che la coadiuvavano nel governo di Siena. 

Plateale la denuncia fatta da Samuel Gallichi e compagni contro Ambrogio 
Spannocchi, massaro del Monte Pio, per cattiva custodia di diciotto pezze di 
seta («turbante») da loro impegnate a luglio 1728, per lire 1.500, per il tramite di 
Cinzia di Giacomo, donna «che assiste a simile impiego in detto Monte»; il pegno 
infatti non aveva potuto essere messo all’incanto, perché non più in buono stato, 
come era al momento in cui era stato portato al Monte49. Il Gallichi chiedeva la 
condanna del massaro per lire 1.000 e inoltre «per il più che valeva detto pegno». 

Anche negli ultimi anni della dominazione medicea, i rapporti tra ebrei e 
Arti senesi continuavano ad essere difficili50. Esemplare quanto capitato a Salo-
mone, Samuele, Giuseppe e Volumnio Lelio Gallichi che avevano formato una 
compagnia commerciale con Moisè d’Agnolo Castelnuovo per la vendita di «pan-
nine di lana» e che tenevano la loro mercanzia in un magazzino sulla strada del 
Rialto. Il 6 novembre 1731 i soci Gallichi – Castelnuovo rivolsero una supplica 
alla Consulta di Firenze per un acquisto, fatto precedentemente al bando del 1726, 

47  P. Turrini, La comunità…cit., p. 86. 
48  as si, Governatore, 430, fasc. «Moisè David Pesaro», 1726.
49  as si, Governatore, 434.
50  P. Turrini, La comunità…cit., pp. 69, 86-87.



205
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

di una partita di panni di lana in pezza dalla fabbrica di Marcello Biringucci51, 
pertanto non bollati a norma del citato bando. L’Arte della lana di Siena si era 
detta disponibile a riconoscere tali «pannine» – ben individuabili se prodotte nella 
fabbrica Biringucci – per evitare agli ebrei compratori danni economici e anche 
per impedire frodi nel caso che le «nostrane» fossero state volutamente mescolate 
con le «forestiere». La Consulta così rescrisse: «L’Arte della lana, sentiti i maestri 
della fabbrica, riconosca se le sopraddette pannine sieno fabbricate in Siena e 
quando sieno tali le faccia marcare secondo il bando». In data 12 gennaio 1732 
l’Arte della lana respinse però la pretesa degli ebrei senesi di introdurre pezze 
forestiere «commesse prima della pubblicazione del bando». 

Il citato Volumnio Gallichi si dedicava anche ai commerci per via di mare. 
Si ha infatti notizia che in occasione di un suo viaggio, nel marzo/aprile 1730, 
era stato costretto con la sua filucca a «prendere porto sotto la torre della Troia» 
nelle vicinanze di Cala di Forno ed era finito vittima della violenza ricattatoria del 
gentiluomo senese Quintilio Berlinghieri. Costui, che comandava alcuni armati 
corsi al servizio del Granduca, aveva riconosciuto nell’uomo al riparo nelle vicine 
macchie un suo concittadino di religione ebraica, lo aveva assalito, malmenato e 
costretto a firmargli nel giorno di sabato un obbligo di scudi 75. Tuttavia il Gal-
lichi era andato subito a lamentarsi con il generale della piazza di Orbetello, che 
aveva scritto sulla incresciosa vicenda una lettera all’auditore di Siena, Marcello 
Malaspina. Attraverso tutta una lunga trafila burocratica e un carteggio tra Siena 
e Firenze, il Gallichi ottenne infine giustizia e fu indennizzato. 

Nel dicembre 1733 si svolgeva di nuovo una lite per la manganatura delle 
stoffe. Giovanni Francesco Brogi aveva chiesto alla governatrice di Siena, princi-
pessa Violante di Baviera, che i sottoposti dell’Arte potessero «mandare i loro la-
vori alla di lui bottega», sostenendo che Bartolomeo Bonifazi, affittuario del man-
gano dell’Arte (quello sotto la chiesa di S. Giacomo), non lavorava a regola d’arte 
e non teneva maestri e manifattori capaci per un tale servizio; si era poi offerto 
di prendere in conduzione anche il mangano dell’Arte e aveva fatto appoggiare la 
sua richiesta da nove mercanti senesi, tra i quali Moisè Isach Gallichi. La nuova 
vertenza interessa in questa sede per evidenziare l’accordo ormai raggiunto tra la 
nuova generazione Brogi e quella Gallichi, dopo le liti che avevano impegnato 
strenuamente nonni e padri! 

L’excursus sugli ultimi anni del periodo mediceo si chiude con la decisione 
presa nel marzo 1736 dal magistrato del Monte dei Paschi, il quale stabiliva che 
«in avvenire si scrivessero per impegnanti anco gli ebrei, non vedendosi su quale 
ordine si fosse fino allora appoggiato lo stile di non li scrivere»52. Un necessario 
riconoscimento formale di una situazione reale che si era trascinata per secoli.

51  Su questo imprenditore senese: P. Neri, Il cav. Marcello Biringucci: un imprenditore senese di successo 
del XVII secolo, in «Accademia dei Rozzi», XXVI/2 (2019), 51, pp. 66-71.

52  N. Mengozzi, Il Monte dei Paschi di Siena, IV, Siena, Lazzeri, 1893, p. 472.



206 Patrizia Turrini

Cause in materia di crediti o debiti commerciali svoltesi davanti 
ai Regolatori dal 1730 al 1749

Un registro dei Regolatori, finora inedito, permette di approfondire le 
posizioni debitorie o creditorie di alcuni ebrei senesi negli anni 1730 – 1749, 
gettando uno sguardo, senz’altro parziale, ma comunque indicativo, sull’eser-
cizio del prestito, sulla mercatura e sul commercio della lana53. Nella documen-
tazione alle famiglie già conosciute nel secolo precedente – Tedesco, Gallichi, 
Orefici, Orvieto, Pesaro, Cabibbe – si affiancano ora nuove famiglie, probabil-
mente da poco immigrate e/o affacciatesi al mondo del commercio, con esiti 
positivi o negativi, in città o nello Stato senese: Aiò, Castelnuovo, Sorano, 
Corcos, Funaro, Blanes, Castelli. Gli «incerti» più clamorosi risultano legati al 
commercio della lana con il sistema del pagamento anticipato da parte degli 
acquirenti: quando la produzione di lana non corrispondeva alle aspettative e 
quanto riscosso era stato già speso, si poteva essere denunciati come debitori 
insolventi e finire in carcere! Questo accadeva a cristiani e a ebrei, senza di-
stinzione.

Fra i debitori costretti dai Regolatori a pagare i loro creditori che li avevano 
denunciati, Isach Aiò che tra il 1729 e il 1730 commerciava fra Monte San Savino 
e Siena e di cui si temeva la fuga54. Fra i creditori che adivano nel 1732 quel tribu-
nale per costringere i loro debitori a pagare, Salvadore di Donato Tedesco al quale 
non erano stati restituiti alcuni prestiti55, i mercanti di stoffe Angiolo Castelnuovo 

53  as si, Regolatori, 730, «Libro sospetti et arresti. Andreucci. 1730».
54  L’11 ottobre 1730, Francesco Mori esponeva ai Regolatori di essere creditore di 280 lire 

nei confronti dell’ebreo Isach Aiò, come per obbligazione stipulata il 29 agosto 1729, e di ulterio-
ri 280 lire, come per obbligazione stipulata il 20 marzo 1730, esibendo entrambe le obbligazioni 
al tribunale. Abitando l’ebreo a Monte San Savino, ma praticando anche lo Stato di Siena, il Mori, 
temendone la fuga, ne chiedeva la «cattura de facto»; in tal senso giurava di giudicare reale tale 
timore. I Regolatori concedevano la cattura, ove l’Aio non avesse pagato il debito residuo di 357 
lire. 

55  Il 6 maggio 1732 Salvadore di Donato Tedesco esponeva ai Regolatori di essere credi-
tore di 39 lire nei confronti di Sebastiano Rastrelli, come attestato da un «pagherò» del pre-
cedente dicembre, e di 12 lire, come attestato da un altro «pagherò» del novembre, cambiali 
che esibiva al tribunale. Il Rastrelli, fideiussore del debitore Antonio Carlesi, che aveva già 
lasciato Siena per Firenze, essendo anch’esso fiorentino era in procinto a sua volta di fuggire; 
pertanto il Tedesco ne chiedeva la cattura ed era pronto al giuramento. I Regolatori consenti-
rono la cattura del debitore insolvente. Il 28 maggio il Rastrelli ormai in carcere era difeso da 
Bartalucci «procuratore dei poveri» che ne sosteneva l’ingiusta detenzione, mentre il Tedesco 
ribadiva che il timore di fuga era fondato perché il Rastrelli era forestiero senza casa aperta 
a Siena. La contesa si aggiustava lo stesso giorno davanti ai Regolatori in quanto il Rastrelli 
riceveva in prestito da Giuseppe Simonetti 55 lire che gli permettevano di pagare il Tedesco 
che venne così «tacitato». Rastrelli contrasse così un’obbligazione nei confronti del Simonetti, 
impegnandosi a versargli in modo dilazionato 7 lire ogni «paga» che avrebbe ricevuto, fino al 
completamento del debito. 



207
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

a nome anche del socio Volumnio Lelio Gallichi56, Elia Gallichi insieme al socio 
Elia Orefici57. 

Esemplare delle problematiche inerenti il commercio della lana la lite che i 
Regolatori si trovarono a dirimere, nell’agosto 1733, tra i fratelli Girolamo e Pie-
tro Comberti da una parte e Angiolo Sorano dall’altra: i due fratelli sostenevano 
di avere acquistato nel maggio 1732 dal Sorano, pagando scudi 30 anticipatamen-
te, libbre 2.000 di lana, che avrebbe dovuto essere loro consegnata nel successivo 
mese di agosto; a distanza di un anno la lana non era stata ancora consegnata, 
pertanto i Comberti, temendo la sparizione del Sorano e delle sue mercanzie dallo 
Stato senese, ne chiedevano la cattura e il sequestro dei beni. Simile la protesta 
presentata il 7 settembre 1734 dai due fratelli Comberti contro David, Salomone, 
Isac Corcos abitanti a Piancastagnaio, i quali nel passato mese di febbraio avevano 
loro venduto libbre 1.500 circa di lana promettendone la consegna a luglio, come 
invece non avevano fatto; i Comberti in conto del prezzo della lana avevano ce-
duto ai Corcos mercanzie per un valore concordato di lire 757, con pagamento di 
sole lire 250; faceva però parte del contratto la previsione che, in caso di mancata 
consegna della lana, i Corcos avrebbero pagato le mercanzie in contanti. Pertan-
to, temendo di perdere la merce o il denaro, i Comberti, rappresentati dal loro 
procuratore Lorenzo Belli, chiedevano la cattura personale dei mercanti Corcos 
e il sequestro di merci per la concorrenza della somma di lire 507. A dicembre 
Salomone Corcos, finito nel carcere di Siena, venne liberato, perché i creditori si 
dissero soddisfatti del pagamento in contanti di lire 111 più le spese legali, parte 
di quanto dovuto, accontentandosi per la restante parte di un pagamento annuo 
rateizzato a carico dei fratelli Corcos. 

Nel settembre 1735 fu Elia Orefici a chiedere l’arresto del suo debitore insol-
vente Antonio Arrighi, a forma di alcuni «pagherò» degli anni precedenti per un 
totale di lire 334, relativi anche alla vendita di cera e grano; l’Orefici sospettava 
infatti che l’Arrighi stesse per fuggire. 

Nel dicembre 1738 l’azione era promossa da Francesco Mori creditore già dal 
1731 di Sabato Orvieto per lire 46.10, in quanto si poteva temere la partenza da 

56  Il 15 settembre 1732 Angiolo Castelnuovo, a nome anche del socio Volumnio Lelio Galli-
chi – sappiamo che erano mercanti di stoffe -, chiedeva ai Regolatori la cattura e l’arresto di Fabio 
Fabiani, debitore nei suoi confronti per un «pagherò» di lire 210 del 3 luglio 1729 e di un secondo 
«pagherò» di lire 378 del 5 agosto 1729, solo in parte onorati; mostrava le scritture contabili e si 
diceva pronto al giuramento in merito al pericolo di fuga dello stesso Fabiani con sparizione delle 
merci. Il successivo 10 ottobre vennero sequestrati al Fabiani un cavallo di pelo nero, una pezza di 
saia di trenta braccia, due «navicelle» d’oro. Il 14 gennaio 1733 il Castelnuovo dichiarava di essersi 
accordato con Giovanni Battista Fabiani, fratello di Fabio, il quale si era assunto, obbligando i propri 
beni, l’impegno della restituzione di 90 lire, residuo del debito.

57  Il 1 ottobre 1732 Elia Gallichi, insieme al socio Elia Orefici, chiedeva ai Regolatori la cattura 
di Bernardino e Giovanni Battista de’ Casini e fratelli, debitori di lire 35 e soldi 10, con le procedure 
già indicate. 



208 Patrizia Turrini

Siena del debitore. Nel gennaio 1739 da Giovanni Corsini contro Giacobbe Funa-
ro per un debito di lire 70. Nel dicembre 1739 il già citato Francesco Mori agiva 
contro Elia Aiò debitore di lire 203, ma pochi giorni dopo consentiva al rilascio 
del debitore dal carcere: la prigione era spesso usata come mezzo per costringere 
gli inadempienti a pagare almeno una parte del loro debito. 

Nel marzo 1741 lo speziale Giacomo Minutelli citava i figli ed eredi del 
defunto Manuello Orvieto per lire 72.5, residuo di quanto dovutogli per medi-
cinali somministrati a Manuello; lo speziale promosse l’azione perché Agniolo, 
uno degli eredi, abitante fuori Siena, si trovava in città e quindi era possibile 
costringerlo a pagare la sua parte del debito; pochi giorni dopo il Minutelli era 
soddisfatto dell’intera cifra da parte dei coeredi, così che Agniolo veniva libe-
rato dal carcere. 

Nel febbraio 1743 era portata davanti ai Regolatori una vertenza tra due 
famiglie ebree: Moisè David Pesaro, anche a nome di Emanuello Abramo e altri 
eredi di Moisè Pesaro, citava Ricca, figlia ed erede di Moisè David Blanes «abi-
tante in lontani paesi» per la somma di scudi 139, spettante per metà allo stesso 
Moisè David e per l’altra metà ai coeredi, come da precedente scrittura di transa-
zione stipulata nel 1739 con Buona Blanes, sorella di Ricca. Infatti essendo morta 
Buona, la sorella Ricca risultava erede sia dei crediti e beni mobili, sia dei debiti 
della defunta; poiché la figlia di Ricca, abitante a Monte San Savino, era presente 
in Siena e stava per traslocare i beni trovati nella casa della defunta, i Pesaro chie-
sero e ottennero il sequestro dei mobili, in cautela del loro credito, agendo contro 
Ricca e contro Raffael Vita Gallichi, esecutore testamentario della defunta Bona. 
A luglio i Pesaro e l’esecutore Gallichi concordavano una transazione. 

Sempre a luglio 1743 era l’Università degli ebrei di Siena, rappresentata dal 
suo camarlengo Isach Gallichi, ad agire contro Giacobbe Funaro, debitore di 
lire 28.7 nei confronti della scuola e in procinto di fuggire portando via la sua 
«robba». 

Nel febbraio 1744 Giacobbe Orvieto agiva contro Giovanni Antonio Gam-
bacorta che gli doveva lire 40 e che, essendo forestiero, poteva fuggire. Nel set-
tembre 1745 Moisè di Rubino Frosoloni si cautelava per riscuotere il credito di 
scudi 12 per affitto di una bottega, di cui era stato affittuario Giacinto Fabbri 
appena defunto; per evitare che gli eredi Fabbri trafugassero dalla bottega le «rob-
be», chiedeva il sequestro delle merci e nel contempo la «poliza di gravamento». 

Negli anni 1746 e 1749 la «ragione cantante» sotto il nome di Angelo e Sala-
mone Castelnuovo promuoveva tre «azioni» di fronte ai Regolatori per riscuotere i 
propri crediti. Nell’agosto 1746 la ditta reclamava il proprio credito di lire 1365.19 
nei confronti di Isach Michele Castelli, di cui si temeva la fuga; nel maggio 1749 
nei confronti di Giovanni di Giuseppe Focacci forestiero, debitore di lire 58 (il 
Focacci incarcerato fu infine liberato, avendo prestato suo cugino idonea fideius-
sione); il 7 agosto 1749 nei confronti di Giovanni Battista Zanaboni forestiero e in 
pericolo di fuga, debitore di lire 188. 



209
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

Così nel marzo 1746 Moisè e Samuello Cabibbe agivano nei confronti di 
Francesco Pizzi, loro debitore per lire 350, il quale stava vendendo la «roba di 
casa». 

Durante la Reggenza lorenese 

Nell’aprile 1739 la Nazione ebrea prendeva parte attiva ai festeggiamenti 
per la venuta a Siena di Maria Teresa d’Austria e Francesco Stefano di Lorena, 
granduca di Toscana58. Vicino al Palazzo comunale venne eretto a spese della Na-
zione un arco di trionfo, realizzato dal bolognese Antonio Donnini e ornato dalle 
statue della Carità e della Tutela pubblica, sovrastate da quelle della Prudenza, 
Giustizia, Fortezza e Temperanza (le quattro virtù cardinali). Attraverso l’arco i 
due sovrani fecero il loro ingresso in Piazza. Il granduca Francesco Stefano faceva 
ritorno ben presto ritorno a Vienna, per seguire la consorte imperatrice, lasciando 
la Toscana ai suoi ministri incaricati di ammodernare e razionalizzare l’ammini-
strazione e rimediare al caos in campo legislativo lasciato dai Medici. Nel periodo 
della Reggenza i progressi verso la completa eguaglianza giuridica dei sudditi 
di fede ebraica furono cauti ma evidenti, come indicano anche alcune decisioni 
prese dalle autorità senesi. Comunque i provvedimenti, mano a mano che parifi-
cavano legalmente gli ebrei agli altri sudditi, accantonavano il foro privilegiato e 
altre secolari «protezioni».

Un piccolo esempio risale ai primi anni della Reggenza lorenese, quando 
i massari della Nazione ebrea si opposero alla pretesa del Tribunale dei pupilli 
di Siena, che li voleva obbligare a denunciare la morte dei loro correligionari59. 
La vertenza permette di gettare uno sguardo, seppure di parte, anche sulla con-
sistenza socio-economica della comunità. Infatti i massari scrivevano nel loro 
memoriale che gli ebrei abitanti a Siena erano «pochi e ristretti tutti in un rione 
denominato il ghetto, nel mezzo quasi della città»; chiarivano poi che «la più parte 
non hanno altra professione che di fare il sarto e sono così miserabili che molti 
non hanno il letto da dormire e di simili persone secondo gli ordini non deve farsi 
inventario [da parte del Tribunale dei pupilli]»; questi poveretti non possedevano 
beni stabili, né avevano in bonis lire 25 e, se lasciavano figli minori o inabili, era 
l’Università stessa «a sovvenirli coll’elemosine» dispensate dai massari stessi; vi 
erano poi altri che erano «mercanti e che pubblicamente esercitano la mercatura 
nelle pubbliche strade e di questi – precisavano – non può non essere nota a tutti 
la morte per tanti segni che portano di scorrucio i parenti per tanto tempo», così 

58  M.A. Ceppari Ridolfi – M. Ciampolini – P. Turrini, Atlante storico-iconografico, in L’immagine del 
Palio… cit., pp. 233-234, 385-386, 397.

59  as si, Governatore, 434; P. Turrini, La comunità…cit., pp. 76-78.



210 Patrizia Turrini

che il «tavolaccino» del tribunale dei Pupilli ne avrebbe avuto senz’altro notizia60. 
Vi era poi un’evidente ingiustizia nella sanzione che il Tribunale dei pupilli pre-
tendeva di comminare ai massari, se omettevano la denuncia di morte, perché la 
pena per i becchini cristiani era di entità minore; mai, nelle leggi sovrane e statuti 
di Siena  –  sottolineavano i massari  –  «si trova che gli ebrei siano stati trattati 
diversamente dai cristiani», anzi avevano ricevuto vari privilegi che li avevano 
favoriti nell’esercizio della mercatura e del commercio. Se poi si aveva «riguardo 
alla qualità delle persone», i massari ebrei non potevano che dirsi offesi e «avviliti» 
di essere assimilati nelle loro incombenze ai «beccamorti» cristiani61. Pertanto, 
concludevano, non occorreva innovare quanto procedeva invece su retti binari.

Fra i privilegi in campo mercantile, ancora vigenti nel Secolo dei lumi, pos-
so citare «la libera facultà, pagato il primo passo, di tenere le loro mercanzie in 
qualsiasi dogana quanto tempo gl’occorra», privilegio invocato da Emanuello Vita 
Gallichi (Galligo) e Lelio Blanes contro Francesco Terrazzi guardia della Dogana 
di Siena in merito al «preteso frodo delle telerie spedite» a Firenze62 . Nella verten-
za il Gallichi era rappresentato dal suo «ministro» Salamone Pelagrilli e il Blanes 
dal suo «ministro» Salvadore Gallichi. 

Nel 1747 Isac Gallichi chiedeva di essere ammaestrato all’Arte dei cuoiai, ma 
la sua domanda fu respinta in quanto non aveva servito per tre anni l’Arte come 
voleva il breve63. Il Gallichi presentava allora un esposto al governatore Giulio 
Franchini Taviani sostenendo che nelle ammissioni avvenute dagli inizi del Sette-
cento nessun cuoiaio aveva ottemperato a tale obbligo, e che anzi Belloni, Vallesi, 
Bronchi, Mencarini, Pancaldi, Santini, Carli, Baldacconi, Fei, Mensini erano stati 
ammessi senza tale requisito. Isac riteneva che l’Arte lo avesse escluso perché la 
stessa si considerava non un collegio, ma un monopolio e voleva vendere il cuoio 
al prezzo che le piaceva. Da parte sua l’Arte sosteneva che il richiedente, in quan-
to non cristiano, non poteva adempire al culto annesso all’Arte stessa. A ciò si 
opponeva il Gallichi, sottolineando che altri ebrei erano stati ammessi alle Arti, 
in quanto si trattava di commercio e non di religione, e che in materia di lavoro 

60  E ancora scrivevano che «gli ebrei che moiono, siccome vanno a seppellirsi circa un quarto di 
miglio fuori de la città, così passano per lungo tratto per le pubbliche strade della città stessa, associati 
secondo il loro rito da parenti», pertanto era impossibile occultare la loro morte al Magistrato dei 
pupilli, che inoltre poteva incaricare uno dei famigli del bargello di Piazza di indagare se il defunto 
avesse lasciato figli in età pupillare, dispensando i massari da un ufficio «odioso» che comportava una 
multa tanto gravosa. I massari sfidavano il Tribunale a trovare un caso in cui, morto un ebreo con figli 
o nipoti in età pupillare, non fosse stato redatto il dovuto inventario.

61  La riforma del 1607 in materia pupillare, in un’epoca in cui «e la città ed il ghetto eran più 
copiosi», non aveva previsto tali compiti per massari e fino a quel momento il tavolaccino aveva 
provveduto da solo a informarsi sulla necessità di inventariare o meno i beni dei defunti di religione 
ebraica. 

62  as si, Governatore, 434. 
63  Ibidem; P. Turrini, La comunità…cit., p. 88.



211
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

gli ebrei si devono «reputare come gli altri cittadini e sudditi del principe»; a suo 
tempo – proseguiva – l’ebreo Supino non era stato ammesso all’Arte, ma per ben 
altri motivi. Il Gallichi ricorse infine alla Mercanzia che dette un parere a lui fa-
vorevole, a dimostrazione di una crescente apertura nei confronti di appartenenti 
alla Nazione ebrea.

Il bando del 17 maggio 1748, pubblicato a Siena nel successivo mese di giu-
gno, proibiva l’incetta delle «lane nostrali» dal 1 giugno al 30 settembre, in parti-
colare ai «mercanti della Nazione ebrea», riservando la libera contrattazione ai soli 
«lanaioli e fabbricanti di panno del granducato», in modo che i loro negozi fossero 
ben forniti64. Tuttavia più comunità dello Stato senese, tra cui Radicofani e Ab-
badia San Salvatore, contestarono questa proibizione presso la Balìa, sostenendo 
che i proprietari delle «vergarie» mantenevano le loro attività grazie alla vendita 
anticipata della lana ai mercanti ebrei65.

Interessante l’aperta difesa che nel 1756 la Balìa di Siena fece nei confronti 
della libertà anche personale di Elia Castelnuovo, proprietario di una «fabbrica 
di pannilani» in Siena: il Castelnuovo – scrivevano i signori segreti del collegio di 
Balìa – meditava infatti di «smettere la buona fabbrica dal medesimo da qualche 
tempo eretta di pannilani in questa città a motivo che li veniva impedito il poter 
liberamente accudire al regolamento della medesima, mediante la proibizione fat-
tali dal Tribunale del signor capitano di giustizia di accostarsi alla casa di una certa 
donna di Arpino, dal sopradetto ebreo stipendiata perché gli scegliesse la lana»66. 
La Balia, volendo impedire per il bene pubblico che la fabbrica fosse soppressa, 
protesse quell’ebreo industrioso anche in merito a quella che forse era una liason 
amorosa contro la legge: così due deputati scelti dalla Balìa conferirono a voce 
con il capitano di giustizia Tassi perché ritirasse il precetto. 

La maggiore apertura del periodo della Reggenza è attestata anche dalla cir-
costanza che il Monte dei Paschi sceglieva nel 1759 come accollatario e mediatore 
per la vendita di «quartini romani» il banchiere israelita Abramo Sabbato Galli-
chi, il quale aveva proposto condizioni migliori e più vantaggiose per il Monte 
rispetto ai banchieri cristiani Patrizio Cosatti e Domenico Maria Austini67. Molta 
acqua era passata sotto i ponti da quando alla fine del secolo XV il Monte Pio era 
stato eretto e successivamente ricostituito come Monte Pio e poi dei Paschi pro-
prio per frenare il prestito ebraico, che però – scriveva Narciso Mengozzi, storico 
della banca – non era mai del tutto cessato; infatti il Monte Pio, poi Monte dei 
Paschi non era riuscito a «debellare questa concorrenza» e anzi aveva dovuto far 
ricorso a un banchiere ebreo per cambiare le monete romane! 

64  Per il bando, as si, Balìa, 242, c. 85v, Su questo punto: N. Mengozzi, Il Monte dei Paschi di Sie-
na… cit., V, Siena, Lazzeri, 1897, pp. 268-270.

65  Non sono riuscita a rintracciare la decisione in merito presa dalla Balìa.
66  as si, Balìa, 245, cc. 3rv, 4v; N. Mengozzi, Il Monte dei Paschi di Siena… cit., V, p. 285.
67  Ibid., p. 383. 



212 Patrizia Turrini

Data al settembre 1764 una vertenza di Abramo di Volumnio Gallichi e di 
altri ebrei contro l’Arte degli speziali68. Ceraioli, barbieri e mercanti  –  sia ebrei 
che cristiani – tenevano, insieme a cera e altre merci, anche droghe per venderle 
al minuto, in contrasto con lo statuto degli speziali e con la licenza concessa ad 
alcuni droghieri cristiani. L’Arte precettò i colpevoli, ebrei e cristiani, davanti alla 
Mercanzia, ma gli ebrei si opposero, esibendo dei pretesi privilegi di esercitare ogni 
sorta di arte senza pagare matricola; inoltre rifiutarono di essere giudicati dalla 
Mercanzia, chiedendo che il processo fosse agitato di fronte ai ‘loro’ Regolatori. La 
«declinatoria del foro» fu rifiutata dalla Mercanzia, che espresse delle sentenze del 
tutto sfavorevoli agli ebrei. In effetti lo scopo non era di impedire un commercio, 
ma di farlo svolgere in botteghe separate. Inoltre, secondo la Mercanzia, gli ebrei 
senesi vendevano droghe scartate nel porto di Livorno! Tuttavia Abramo Gallichi 
e compagni ricorsero contro la Mercanzia davanti al granduca. A causa di errori 
formali fu comunque permesso l’appello alla Ruota. Le autorità governative erano 
infatti convinte che si trattasse di una delle solite pretese di monopolio da parte 
delle Arti, che erano in via di definitivo declino e prossime alla soppressione.

Nel maggio 1767, per la venuta a Siena di Maria Luisa, Infanta di Spagna, 
e Pietro Leopoldo d’Asburgo Lorena, da poco assurti al trono di Toscana, la 
Nazione ebrea predisponeva a proprie spese un delizioso parterre in mezzo alla 
Piazza del Campo, su progetto di Girolamo del Testa Piccolomini69. L’apparato 
effimero fu utilizzato per la festa da ballo in maschera del giorno 17, in onore dei 
nuovi sovrani. Inoltre la Nazione ebrea dispensava, nella stessa festosa occasione, 
10.000 pani ai poveri. Festeggiamenti di buon presagio nei confronti del giovane 
granduca che continuerà sulla strada di progressiva, seppure lenta, parificazione 
giuridica degli ebrei iniziata durante la Reggenza. 

Negli anni 1766-1768 Pietro Leopoldo volle che fosse condotta una «gran-
de inchiesta» in campo economico in tutta Toscana, per poi dare inizio a una 
serie di estese riforme. Giulio Prunai ha pubblicato, nel 1985-1986, una serie 
di relazioni sulla situazione della città di Siena che furono inviate al granduca. 
Possiamo così conoscere quali fossero le attività che gli ebrei svolgevano all’in-
terno del ghetto, anche se mancano nella relazione nomi e cognomi: in tale area 
si trovavano tre «pizzicagnoli», un sarto che si arrangiava a fare anche il rigat-
tiere, un barbiere, un mercante all’ingrosso, presso cui era possibile affittare 
abiti a nolo, due società di «strascini» (venditori ambulanti di carne) d’agnello, 
un macellaio che però era cristiano e che portava nel negozio del ghetto la carne 
dal suo macello in Beccheria.70 Altri ebrei svolgevano senz’altro la loro attività 

68  Si veda, in particolare, as si, Governatore, 435, fasc. «Più ebrei contro [Arte degli] speziali». 
69  M.A. Ceppari Ridolfi – M. Ciampolini – P. Turrini, Atlante… cit., pp. 237-239, 395.
70  G. Prunai, Arti e mestieri, negozianti, fabbricanti e botteghe a Siena all’epoca della «grande inchiesta» 

leopoldina del 1766-1768, seconda parte, in «Bullettino senese di storia patria», XCIII (1986), pp. 336, 
338, 364.



213
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

di mercanti e bottegai nelle vie limitrofe, ma per la suddetta mancanza di nomi 
e cognomi è impossibile identificarli. Nelle tabelle allegate all’inchiesta sono 
precisati nomi e cognomi di coloro che erano ascritti alle corporazioni senesi, 
all’epoca ancora funzionanti, senza però indicare dove fosse la sede dell’attività. 
Facevano parte dell’Arte della seta e dei merciai, Ferrante ed eredi di Moisè e 
Salomone Gallichi, più come «fondachieri che mercanti» (con tre botteghe, tre 
ministri e garzoni, due tessitori, due valicai e due tessitrici di pannolino); Elia 
Sabato Castelnuovo anch’esso «fondachiere» (con una bottega, cinque tessitori 
di nastri e trecciuoli, sei tessitrici di pannolino e quaranta filatrici in Siena e 
fuori); Abramo e Volumnio Gallichi (con una bottega, quattro ministri e garzo-
ni); Salomone e Giuseppe, figli ed eredi di Isacar Leon Vita Gallichi, anch’essi 
«fondachieri» (con una bottega, due ministri e garzoni). Dell’Arte dei droghieri 
Abramo di Vito Gallichi con due figli (con una bottega), Isacar Castelnuovo 
(con una bottega, un garzone), Samuel e Daniel Castelnuovo (con una bottega, 
un garzone). Tra le cause che avevano portato alla flessione della produzione dei 
manufatti in seta, il funzionario granducale che compilò la relazione segnalava 
la mancanza di un buon mangano simile a quello che adoperavano invece i 
setaioli fiorentini.

Notizie dettagliate sulla comunità del ghetto si rintracciano nello «stato d’a-
nime» della parrocchia di San Martino, relativo proprio all’anno 1767, conservato 
nell’Archivio Arcivescovile e pubblicato da Michele Cassandro71. Il documento 
fornisce anche alcuni dati di carattere economico-professionale: i quarantanove 
capifamiglia sono in maggioranza mercanti; troviamo poi venditori ambulanti, 
sensali, sarti, pizzicagnoli, garzoni di negozio (commessi), scrivani di bottega 
(specie di contabili), maestri di scuola; vi erano poi il barbiere e lo «sciattino» 
(termine con cui veniva indicato colui che si occupava della macellazione secondo 
le regole della religione ebraica); per altri cinque capifamiglia non conosciamo la 
professione. Con i mercanti cooperavano spesso altri membri della famiglia. I 

71  M. Cassandro, Aspetti… cit., pp. 675-697. La statistica si riferisce a una popolazione di 227 
persone, suddivisa tra 111 maschi e 116 femmine, in 49 nuclei familiari; tuttavia il dato è da ritenersi 
probabilmente incompleto, anche perché la rilevazione è limitata ai soli abitanti del ghetto, senza 
essere estesa a quelli delle vie prospicienti come il Rialto, come confermano sia lo «stato d’anime 
diocesano» del 1769 che indica 378 appartenenti alla Nazione ebrea, sia quello del 1787 con 421 ebrei 
senesi. Vi sono 26 famiglie mononucleari, 22 aggregate, e un nucleo formato da una sola donna: 
Belladonna figlia di Raffaello Vita Gallichi, già moglie di Salomone Gallichi e zia di Tranquillo Cor-
cos. Fra i cognomi indicati nella statistica del 1767 Gallichi, Orvieto, Funaro, Nissim, Forti, Pesaro, 
Frosoloni, Borghi, Tedesco e Nepi. Pur con tutte le cautele della scienza demografica, anche per l’e-
siguità dei casi osservati, la popolazione ebraica senese, in particolare di sesso maschile, sembrerebbe 
in età più avanzata rispetto al quadro generale del Settecento. La tendenza alla natalità è piuttosto 
bassa, in media con uno o due figli per famiglia. Sono presenti 14 vedove contro 3 vedovi. Il Pecci 
indicava per il 1764 un dato complessivo di 300, per il 1766 di 350, per il 1767 di 226, spiegando il 
dato con un generale calo demografico di ben 771 unità di tutta la popolazione senese causa una 
terribile «mortalità».



214 Patrizia Turrini

sarti avevano per lo più una bottega. In generale dunque gli ebrei si dedicavano 
al commercio grande e piccolo, anche se è ipotizzabile che si trattasse in alcuni 
casi di oggetti e generi di qualità secondaria, dal momento che la legislazione con 
le concessioni degli appalti e con i privilegi delle corporazioni cercava ancora di 
evitare le interferenze tra il commercio ebraico e quello cristiano. La clientela 
oltre che da altri ebrei doveva essere formata anche dalla popolazione cristiana. 
Dunque la consistenza della comunità era rimasta più o meno costante; si era con-
servata una certa vivacità, come attesta l’esercizio di varie attività da parte degli 
ebrei senesi, oggetto del censimento. 

Alcuni casi confermano l’ipotesi del mantenimento di un discreto tenore 
di vita72. Nel 1767 Abramo Benedetto «Cabibo» (Cabibbe) svolgeva un’attività 
commerciale, alla quale partecipavano il fratello Iacob e lo zio Salomone. Così 
Abramo Gallichi poteva contare sull’aiuto dei tre figli: il trentaquattrenne Vo-
lumnio – con lo stesso nome del nonno di cui abbiamo seguito le peripezie –, il 
venticinquenne Angelo e il diciassettenne David. Nello stesso periodo Aron di 
David Funaro aveva una bottega di sarto in cui teneva diverse mercanzie. Isac 
Nepi era sensale, suo fratello Abramo sarto come il loro padre Moisè, che era 
anche negoziante. 

Per l’espandersi delle attività da parte di alcuni ebrei del ghetto anche in 
zone diverse di Siena è indicativo il contratto del marzo 1770, relativo all’affitto 
da parte di Abramo Pesaro, per tre anni e dietro un canone di lire 12 all’anno, 
della «stanza del purgo fuora della Fonte blanda» appartenente all’Arte della lana 
e usata dai lanaioli per «purgare panni e lane»; il Pesaro si impegnava a lasciare 
libero tale uso73. Nell’agosto 1771 lo stesso Abramo affittava per tre anni e per 
lire 10 annue dall’Arte della lana anche «la stanza prima sopra le pescine», lasciata 
libera dagli eredi di Giovanni Carlo Pacchiarotti.

Logicamente vi era chi aveva successo e chi invece aveva problemi economi-
ci e li risolveva con la fuga, come dimostra il caso di Salvatore e Zaccheria Borghi, 
di Angelo Orefici e di Moisè Viterbo che nel giugno 1779 venivano processati dal 
capitano di giustizia per «preteso fallimento doloso», su querela di Eugenio Men-
gozzi, tenente del bargello: i negozianti ebrei avevano «serrate le loro botteghe» e 
si erano «ritirati in luogo immune».

Molti edifici del ghetto erano ormai di proprietà di ebrei che stavano esten-
dendo le loro proprietà immobiliari anche a zone esterne al ghetto: ad esempio, 
Ferrante Gallichi possedeva una casetta alle Due Porte ma, non potendola abitare 
per la legislazione che confinava ancora gli ebrei nel ghetto, l’aveva affittata a terzi. 
Nel marzo 1771 i deputati dell’Università ebraica – Ferrante Gallichi, Moisè Pesa-
ro, Abram Vita Corcos, Alessandro Borghi, Emanuel Pesaro e Daniel Castelnuo-
vo – chiedevano ai Regolatori di poter ampliare la zona di residenza degli ebrei ad 

72  M. Cassandro, Aspetti… cit., pp. 690-691. 
73  P. Turrini, La comunità… cit., p. 89.



215
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

altre vie vicine al ghetto, in quanto lo stesso era insufficiente e non vi erano «case 
libere per tornarvi ad abitare»74. 

Nei giudizi di concorso nei fallimenti gli ebrei, anche se ricchi, erano stati 
costretti per secoli come creditori a prestare una speciale fideiussione a cui non 
erano tenuti i cristiani, a causa dell’antica proibizione di possedere immobili in 
città e nel territorio; pertanto era difficile per loro ritirare dal Monte dei Paschi 
una somma di denaro seppure di piccola entità; così la Nazione ebrea nel 1777 si 
rivolse al granduca Pietro Leopoldo, il quale ordinò che «gli ebrei dell’Università 
di Siena non fossero sottoposti nei giudizi di concorso a maggiori vincoli ai quali 
erano soggetti gli altri sudditi», parificandoli con tutti gli altri concorrenti nelle 
cause fallimentari, ma intaccando anche la giurisdizione privativa del foro specia-
le a loro assegnato presso il tribunale dei Regolatori75. Inoltre all’entrata in vigore 
del regolamento per le comunità, gli ebrei furono ammessi nelle magistrature co-
munitative ma con facoltà di surroga, con motuproprio sovrano del 27 dicembre 
1774, esteso a Siena nel 1782 dietro richiesta della Comunità delle Masse di San 
Martino dove si trovano i «possessori ebrei»76. 

Comunque, quando nel 1778 Isac Scemerra Borghi chiese «la grazia di eri-
gere nella città di Siena un Prestino o Vetturino del Monte Pio, ove si potesse in 
tutti i giorni, ed in tutte le ore, ricorrere per trovare sicuramente denari sopra i 
pegni», la domanda fu respinta «agli ordini» dalle autorità centrali e locali che ri-
tennero inutile un «pubblico prestino in Siena», essendo sufficiente il Monte Pio, 
al quale la novità poteva anzi risultare deleteria77. In realtà la concorrenza al Mon-
te di Pietà era stata continua e mai cessata, come tra l’altro sottolineava nel 1780 
l’Auditore generale del governo di Siena78. Spesso gli abili ebrei – scriveva questo 
funzionario granducale – «per puro spirito di interesse, impegnavano [al Monte 
Pio] qualche capo importante, per dare il denaro ad un maggior interesse e poi 
con comodo riscuotevano il pegno». Inoltre, nelle vendite all’asta dei pegni – con-
tinuava – gli ebrei si coalizzavano per tenere il prezzo più basso possibile, magari 
poi aggiustandosi fra di loro la sera in una «privata subasta» o anche offrendo una 
piccola ricompensa al cristiano che si ritirava dalla competizione. 

La ricchezza di alcuni ebrei si era formata in alcuni casi per le loro capacità 
di «industriarsi», in altri soprattutto per le dissipazioni di alcuni nobili i quali, 
per condurre una vita troppo dispendiosa al di fuori della loro portata e per l’in-
capacità manifesta di amministrare i propri beni, avevano impegnato tutti i loro 
beni facendosi prestare somme rilevantissime79. Ad esempio, nell’agosto 1784 il 

74  M. Cassandro, Aspetti… cit., p. 692; P. Turrini, La comunità… cit., p. 98.
75  N. Mengozzi, Il Monte dei Paschi di Siena, VI, Siena, Lazzeri, 1900, pp. 361-362.
76  Ibid., pp. 519-520.
77  Ibid., pp. 461-462.  
78  Ibid., pp. 471, 564, 566, 643.
79  as si, Governatore, 434; P. Turrini, La comunità… cit., pp. 105-106. 



216 Patrizia Turrini

pupillo Lattanzio Saverio Bulgherini, figlio del defunto cavaliere Alceo, rappre-
sentato dal suo tutore Alfonso Mignanelli, presentava un esposto al Concistoro: i 
suoi beni patrimoniali erano infatti «obbligati per un debito dipendente da più e 
diversi pagherò […] di circa a scudi mille seicento tra sorte e frutti, creato dal fu 
cavaliere Alceo Bulgherini di lui padre coll’ebreo Salomon Gallichi»; il tutore fu 
autorizzato a accendere un’ipoteca per ripianare i debiti. Anche Lorenzo Forte-
guerri «nell’età sua giovanile» aveva «creato più e diversi debiti, la maggior parte 
con la Nazione ebrea», tanto che nel 1781 gli era stata interdetta dal granduca 
l’amministrazione dei beni e gli era stato dato come curatore Alberto Buonin-
segni; il ‘pentito’ Forteguerri si era poi impiegato come secondo bilanciere dei 
Monti Riuniti con stipendio annuo di lire 600, alle quali si aggiungevano scudi 20 
annui ricavati dai «beni fidecommessi». La cifra gli serviva per il vitto e i vestiti; 
pertanto incarcerare il debitore, come avrebbero voluto i creditori, avrebbe por-
tato soltanto alla perdita dell’impiego, mentre si poteva sperare che con la futura 
eredità sarebbe stato possibile soddisfare i creditori, che, intanto, con la vendita 
di una piccola porzione dei «beni fidecommessi», potevano essere almeno tacitati. 
Nel febbraio 1785 Carlo Chigi scriveva una supplica al granduca per esporre la 
più che critica situazione finanziaria del suo prodigo fratello Camillo, che si era 
«in breve tempo caricato di una mole di debiti ascendenti a scudi circa ventotto-
mila per la maggior parte con ebrei»; per evitare il disastro e «per decoro della 
famiglia», Carlo aveva concordato con i creditori del suo fratello il modo e i tempi 
del pagamento, rassicurandoli con la «propria mallevadoria»; chiedeva però che 
il fratello fosse interdetto. Il Concistoro consentì a una parziale interdizione. Fra 
coloro che si erano indebitati per prestiti fuori della loro portata di restituzione, 
anche l’abate Ferdinando Piccolomini, contro cui Moisè David Pesaro ottenne un 
mandato esecutivo su un podere. Nell’ufficio del governatore si precisava che il 
Pesaro «aveva divorato» una buona parte delle sostanze dell’incauto abate. Così i 
fratelli Gallichi, creditori dei coniugi Virginia Turamini e Cosimo Petrucci, otte-
nevano, in pagamento del debito, il ricavato dalla vendita di un podere.

Gli ebrei senesi avevano dunque continuato a svolgere un’attività feneratizia; 
in tale attività ricevevano spesso oggetti in pegno da coloro che si trovavano nella 
necessità di richiedere un prestito («scrocchio»), e quando i pegni erano costituiti 
da refurtiva, gli ebrei continuavano a essere accusati di ricettazione, come del 
resto annotava un autorevole osservatore, il granduca Pietro Leopoldo nelle sue 
Relazioni sul governo della Toscana80. 

Del resto alcuni soggetti poco onesti facevano parte della comunità ebraica, 
come è fisiologico in qualsiasi comunità. Abramo Pesaro nei primi mesi del 1783 
aveva acquistato «alcuni capi di robe con precedente scienza che erano furtivi» 
ed era stato condannato nell’agosto di quell’anno prima al confino a Grosseto, 

80  Per questa più che nota osservazione, Pietro Leopoldo d’Asburgo Lorena, Relazioni sul 
governo della Toscana, a cura di A. Salvestrini, I, Firenze, Olschki, 1969, p. 35.



217
Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena 

(fine XVII – XVIII sec.)

graziato poi in confino di 18 mesi a Pitigliano, con un salvacondotto di tre mesi 
per venire a Siena a definire i suoi affari; nel febbraio del 1785 veniva respinta 
la domanda di grazia da lui proposta, perché – scriveva il governatore di Siena, 
consigliere di Stato Francesco Siminetti – doveva scontare tutta la condanna in 
quanto «soggetto inclinato ai furti», con precedenti condanne e sottoposto addi-
rittura al «tormento della fune».

Svolgendo il mestiere di mercanti, gli ebrei erano a loro volta esposti ai furti: 
nel 1785 un ladro recidivo e confesso, tale Gaetano Marelli, aveva rubato una tela 
da tovaglia del valore di 40 lire al mercante di stoffe Daniel Nessim e l’aveva poi 
impegnata presso Ansano Bianciardi. Il ladro fu condannato a due anni di confi-
no a Grosseto e all’indennizzo del mercante derubato.

Siamo giunti quasi alla fine del Secolo dei lumi e mi avvio alle conclusioni. 
Se al tempo della Reggenza lorenese, i massari della comunità ebraica, rivendi-
cavano che nelle leggi sovrane e negli statuti di Siena mai «si trova che gli ebrei 
siano stati trattati diversamente dai cristiani», se Isac Gallichi sosteneva che in 
materia di lavoro gli ebrei si devono «reputare come gli altri cittadini e sudditi del 
principe», tuttavia la completa emancipazione civile degli ebrei si può far risalire 
soltanto alla Rivoluzione francese, con la conseguente introduzione del principio 
di libertà religiosa. Da tale epoca la Nazione ebrea iniziò a uscire da una malcerta 
condizione giuridica, fatta di permanenti incapacità e di revocabili privilegi, nella 
quale si era trovata confinata per secoli e che aveva visto a Siena gli ebrei senesi 
rinchiusi dal 1573 nel ghetto, anche se per i più ricchi si erano fatte parziali ecce-
zioni, concedendo loro abitazioni più comode nel Rialto. Così il 29 marzo 1799 
l’ingresso a Siena dell’esercito francese ebbe come conseguenza la liberazione to-
tale dei circa cinquecento ebrei senesi, fra i più caldi simpatizzanti del nuovo go-
verno: il commissario Francesco Abram concedeva subito loro piena cittadinanza 
e tutti i diritti civili81; le porte del ghetto furono abbattute dai soldati francesi e 
bruciate in piazza del Campo. Quello che successe dopo è un’altra storia. 

81  Su questo argomento, si veda M. Ascheri, Il Viva Maria del 1799 a Siena, in I Maestri del Tempio. 
Logge e Liberi Muratori a Siena dall’Illuminismo all’avvento della Repubblica, a cura di V. Serino, Siena, Il 
Leccio, 2004.





FLORIANA COLAO

Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite 
dalla «libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

1. �Un delitto tra «libidinis causa» ed «in obbrobrium Domini 
Nostri Jesu Christi»

Nei Libri Due delle Istituzioni civili accomodate all’uso del foro Francesco Forti 
affermava che per il «commercio familiare tra ebrei e cristiani» – poggiante sulla 
disparitas cultus – «non erano più in uso le gravissime leggi del secolo XVII […] se 
si prescinde da ciò che riguarda la copula perfidiosa»1. Illustrando la legislazio-
ne toscana, Lorenzo Cantini riconduceva quell’«abominevole delitto» alla «setta 
e perfidia giudaica»2. Nel 1826, in una delle Cause celebri Giovanni Carmignani 
trattava di «copula perfidiosa»3. Tra i giuristi del granducato era dunque in uso un 
termine allusivo al preteso carattere distintivo di un’immutabile natura attribuita 
al popolo ebraico, la «giudaica perfidia»4. Nel difendere M.A., «nata ed educata 
cristiana», Carmignani negava però alla «copula perfidiosa» la natura di «peccato»; 
ne indicava l’elemento costitutivo nel «pubblico scandalo», condizione per punire 
un «delitto contro la pubblica religione», «dalla legge dello Stato punito»5. Quella 
memoria difensiva era ancora celebre nel 1909, anche se Giovanni Rosadi ricor-

1  F. Forti, Libri Due delle istituzioni civili accomodate all’uso del foro, II, Firenze, Vieusseux, 1840, 
pp. 40, 103, 111, su cui L. Mannori, Forti, Francesco, in Dizionario biografico dei giuristi italiani (XII-XX 
secolo), diretto da I. Birocchi, E. Cortese, A. Mattone, M.N. Miletti, Bologna, Il Mulino, 2013, 
pp. 889-890. 

2  L. Cantini, Legislazione toscana raccolta e illustrata dal dottore Lorenzo Collini, II, Firenze, Albizzinia-
na, 1800, p. 389, su cui Tecniche di normazione e pratica giuridica in Toscana in età granducale, Studi e ricerche 
a margine della Legislazione toscana raccolta e illustrata dal dottore Lorenzo Cantini Firenze 1800-1808, a cura 
di M. Montorzi, Pisa, Ets, 2006.

3  G. Carmignani, Cod. Leop. art. 97, in Id., Cause celebri, I, Pisa, Nistri, 1843, pp. 101-148. Sul 
«pubblico professore» a Pisa e avvocato, cfr. M. Montorzi, Carmignani, Giovanni, in Dizionario bio-
grafico dei giuristi italiani… cit., pp. 451-453; M.P. Geri, Il magistero di un criminalista di foro. Giovanni 
Carmignani «avvocato professore di leggi», Pisa, Ets, 2015. 

4  Cfr. D. Menozzi, «Giudaica perfidia», Uno stereotipo antisemita fra liturgia e storia, Bologna, Il Mu-
lino, 2014.

5  G. Carmignani, Cod. Leop. art. 97… cit., p. 111. Sui profili normativi e dottrinali in tema di 
relazioni sessuali proibite nel Granducato di Toscana si può vedere F. Colao, Il «commercio d’Ebrei 
con Cristiani». Profili della giustizia criminale toscana dalle «antiche severe leggi» ad una Causa celebre di Giovanni 
Carmignani, in www.historiaeius.eu-17/2020, pp. 1-23.

http://www.historiaeius.eu-17/2020, pp. 1-23


220 Floriana Colao

dava la «difesa d’ebreo accusato di commercio d’amore con una cristiana: fatto 
punito dalla legge d’allora come sacrilegio: vedete dove va a cacciarsi la religione 
e l’insegnamento religioso»6. 

Quel «fatto punito» pareva avere una ‘doppia veste’, di delitto contro la re-
ligione e di aggravante dei delicta carnis: il culto identificava la «nazione», ma pro-
gressivamente perdeva terreno come ratio della repressione delle unioni proibite. 
Ad esempio il criminalista Pietro Cavallo definiva gli ebrei «de populo et corpore 
civitatis», non «de corpore spirituali», paragonati ai saraceni ed altri «a Iesu Chri-
sti Salvatoris nostri vera fide deviantes»7. La Pratica universale di Marc’Antonio 
Savelli, magistrato, forte della «disposizione di gius comune»,  definiva l’ebreo 
«tollerato dalla Chiesa in memoria della Santissima passione di Cristo nostro 
Salvatore»8. Il tratto distintivo degli israeliti era dunque quello religioso9; del 
resto nella genesi dello stato giurisdizionale toscano il rapporto con la Chiesa 
era stato decisivo, dal momento che Cosimo aveva ottenuto il titolo di granduca 
grazie all’appoggio di Pio V10. Era pertanto diretto «contro gli ebrei» il bando del 
6 Maggio 1567 – ricordato da Savelli – che imponeva loro l’obbligo di risiedere 
nel ghetto e del segno giallo sull’abito; si intendeva evitare la ‘contaminazione’ 
sessuale tra donne oneste, meretrici11 e quel particolare «corpo di Nazione se-
parato»12. La competenza era affidata ai tribunali laici, come attestava la Pratica 
criminale di Vincenzo Guglielmi13; già l’art. XI della «Livornina» di Ferdinando I, 
sottoponeva alle magistrature criminali dello stato gli «ebrei» – esclusi dunque 
dai «privilegi» –  «che si mescolassero con cristiano o cristiana, turco o turca, 

6  G. Rosadi, Di Giovanni Carmignani e degli avvocati letterati del suo tempo, in La Toscana alla fine del 
Granducato, Conferenze, Firenze, Barbera, 1909, p. 110.

7  P. Cavallo, Resolutionum criminalium centuriae duae Petri Caballi, Florentiae, in Officina Sermar-
telliana, 1609, p. 6, su cui M. Sammarco, Cavallo, Pietro, in Dizionario biografico dei giuristi italiani… cit., 
pp. 499-500.

8  Privilegi, in M.A. Savelli, Pratica universale del dottor Marc’Antonio Savelli, Firenze, Stella, 1665, 
pp. 153 sgg, su cui D. Edigati, La tolleranza per privilegio nell’Italia di antico regime. Il caso degli ebrei e dei 
cristiani orientali, in «Archivio giuridico Serafini», 2020, 3, pp. 927-982. 

9  Cfr. K. Stow, Equality under Law, the confessional State and emancipation: the exemple of  the Papal State, 
in «Jewish History», 2011, 25, 3-4, pp. 319 sgg; L. Luzi, «Tamquam capsari nostri», Il ruolo del giurista di 
diritto comune nei confronti degli ebrei, in «Mediterranea. Ricerche storiche», 2012, 24, pp. 111 e seguenti.

10  Cfr. M. Ascheri, Cosimo I legislatore tra emergenze di governo e grandi progetti. Normative ‘classiche’, re-
gole per i nobili e per lo Stato nuovo di Siena, in Le leggi di Cosimo I. Bandi. Ordini, provvisioni del primo Granduca 
di Toscana, Firenze, Consiglio regionale della Toscana, 2019, pp. 23-37.

11  M.A. Savelli, Pratica… cit., p. 153. Sul ghetto in Toscana, cfr. O. Fantozzi Micali, La segre-
gazione urbana: ghetti e quartieri ebraici in Toscana, Firenze, Alinea, 1995; L. Frattarelli Fischer, Vivere 
fuori dal ghetto. Ebrei a Pisa e Livorno (sec. XVI-XVIII), Torino, Zamorani, 2009; P. Turrini, La Comunità 
ebraica di Siena. I documenti dell’Archivio di Stato dal medioevo alla Restaurazione, Siena, Pascal, 2008. 

12  F. Forti, Libri Due…cit., p. 40. 
13  V. Guglielmi, Pratica criminale secondo lo stile dello Stato di Toscana, Pisa, Giovannelli, 1763, p. 117, 

su cui cfr. D. Edigati, Prima della «Leopoldina». La giustizia criminale toscana tra prassi e riforme legislative nel 
XVIII secolo, Napoli, Jovene, 2011, pp. 6 e seguenti.



221
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

moro o mora». Si disponeva una pena pecuniaria, e, dopo la terza condanna, 
«ad arbitrio del giudice»; eventuali delitti connessi, «adulterio, stupro, sodomia», 
erano rimessi alla «ragione comune e statuti de’ luoghi»14. Dal canto suo l’Inqui-
sizione metteva la sessualità al centro delle sue strategie di controllo; in più occa-
sioni il Sant’Uffizio ripeteva che la pena doveva essere aggravata «per l’intrinseca 
ingiuria al sacramento del battesimo e alla religione cristiana»15. Anche i rabbini 
condannavano ogni contatto, contrastato dai massari, talora in accordo con le 
autorità cittadine, come «grande peccato»16. In questo orizzonte le corti gran-
ducali avevano anche una vocazione ‘moralizzatrice’, dal momento che la tutela 
religiosa coincideva con quella legale17. La conversione o l’intenzione dell’ebreo 
e dell’ebrea di convertirsi al cristianesimo giocava un ruolo decisivo nella pena o 
nella rinunzia alla pena18. 

Il Dizionario legale del Sacchetti attestava che, fino a tutto il Settecento, in 
taluni casi le magistrature toscane avevano comminato pene «accresciute ad ar-
bitrio»19. Nel severo quadro sanzionatorio, tra ius commune e statuti, pesava anco-
ra la tradizione della damnata commixtio, ricondotta dai giuristi del medioevo ora 
all’adulterio, ora alla bestialità20, nell’orizzonte dello stigma per i Jewish Dogs21. Al 
proposito, a metà Ottocento Francesco Carrara ricordava una «singolare illazio-
ne», per cui si «elevava a delitto gravissimo il concubito del cristiano con la donna 
turca o israelita»; «si disse sono bestie» – ammoniva il penalista liberale – «perché 
non hanno battesimo, dunque il commercio carnale con loro è una forma di be-
stialità». Il Programma del corso di diritto criminale riconosceva alla «forza d’ingegno» e 
«umanità de’ pratici» l’aver ‘mitigato’ l’operatività di quei «giochi di parole che 
farebbero ridere in una conversazione, ma fanno piangere quando si ricorda che 

14  Cfr. L. Frattarelli Fisher, Le leggi livornine. 1591-1593, Livorno, Mediaprint, 2019. 
15  Fonti in M. Caffiero, Legami pericolosi. Ebrei e cristiani tra eresia, libri prioibiti e stregoneria, Torino, 

Einaudi, 2012, p. 224.
16  Cfr. C. Colafemmina, Donne, ebrei e cristiani, in «Quaderni medievali», 1979, 8, pp. 121. Sul 

controllo della sessualità da parte della Nazione ebraica nel momento in cui le leggi granducali a 
fine Seicento inasprivano le pene per il commercio carnale cfr. A. Prosperi, Tribunali della coscienza. 
Inquisitori, confessori, missionari, Torino, Einaudi, 1996, pp. 332 sgg; L. Frattarelli Fischer, Ebrei a Pisa 
e Livorno fra Inquisizione e garanzie granducali, in Le Inquisizioni cristiane e gli ebrei, a cura di A. Prosperi, 
Roma, Lincei, 2003, p. 226.

17  A. Prosperi, Ebrei a Pisa dalle carte dell’Inquisizione romana, in Gli ebrei a Pisa (secoli IX-XX), Pisa, 
Ets, 1998, p. 133.

18  Esempi in P. Turrini, La Comunità… cit., p. 19; B. Portaleone, Commercio carnale con femmi-
na cristiana: i processi a Graziadio Portaleone ebreo mantovano: Monte San Savino (1698-98), prefazione di 
A. Foa, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 2008; S. Marconcini, Per amor del cielo. Farsi cristiani a 
Firenze tra Seicento e Settecento, Firenze, University press, 2016, p. 155.

19  G. Sacchetti, Dizionario legale, I, Firenze, Stamperia granducale, 1821, p. 231.
20  Fonti in G. Mazzanti, Habere rem cum iudea a christiano est rem habere cum cane iuris interpretatione. 

La damnata commixtio e il reato di bestialità nella dottrina giuridica di diritto comune, in www.historiaeius.eu-
17/2020, 11/2017. 

21  K. Stow, Jewish Dogs. An image and its interpretes, Standford, Standford university press, 2006. 

http://www.historiaeius.eu-17/2020, 11/2017
http://www.historiaeius.eu-17/2020, 11/2017


222 Floriana Colao

all’appoggio dei medesimi si uccidettero gli uomini e si bruciarono vivi»22. Tra 
quei «pratici» nel Tribunale di giustizia di Siena nel Settecento si citava anco-
ra Prospero Farinacci, a proposito del De judaeo rem habente cum muliere christiana, 
delitto ricompreso tra i delicta carnis, punito con la morte «ex lege Veteris Testa-
menti», e, più ‘modernamente’, ad arbitrio del giudice, «propter judaicam quali-
tatem». I giusdicenti della città e della provincia si affidavano dunque all’ “arte 
teorico-pratica” del bersaglio di Beccaria, a proposito del dover sottrarre l’autore 
del delitto commesso «libidinis causa» alla pena capitale, cui era invece destinato il 
responsabile della copula «in obbrobrium Domini Nostri Jesu Christi»23.

2. �Dai Bandi sulla «proibizione del commercio carnale tra 
cristiani e ebrei» all’art. 97 della Leopoldina 

Savelli attestava che «l’ebreo, conoscendo carnalmente donne cristiane e 
contrario», era sottoposto a «leggi e statuto che punisca i delitti di carne», «come 
è stato riferito da persone pratiche, e così vedo osservarsi anche in Firenze e 
suoi Stati». Il soggetto, trovato dentro l’abitazione di una meretrice e di «persone 
terze», era passibile di scudi 300 di pena, da destinarsi per un terzo agli esecutori 
di giustizia, per un terzo al magistrato, il resto alle istituzioni per i poveri. Savelli 
attestava inoltre che l’ebreo era tenuto a pagare anche la parte della cristiana even-
tualmente incapiente, e che entrambi erano passibili di frusta, se impossibilitati a 
pagare. In caso di «seguita copula» Savelli affidava all’arbitrio del giudice il ricorso 
a pena afflittiva o l’aumento di quella pecuniaria, sottolineando la differenza tra 
condotta mossa da libidine, il «puro commercio carnale», e l’«ingiuria fatta alla 
cristiana religione», tra il «peccato di semplice fornicazione» e la «copula danna-
ta». In caso di matrimonio, «abuso di sì alto sacramento», punito pertanto con la 
morte, Savelli riteneva di dover risparmiare la «donna infedele non restata gravi-
da», dal momento che non si correva «il pericolo dell’educazione di un nemico 
della fede, che è la principale ragione sulla quale si fonda detto rigore»24. 

Dagli anni di Cosimo III il ripetersi dei bandi sopra la proibizione del commercio 
carnale tra cristiani e ebrei pareva aver un senso come ‘messaggio religioso’; lo stesso 

22  F. Carrara, Programma del corso di diritto criminale. Parte speciale ossia esposizione dei delitti in specie 
con aggiunta di note per uso della pratica forense, VI, Lucca, Giusti, 1876, p.  14. Sul penalista toscano 
cfr. M. Montorzi, Francesco Carrara, in Avvocati che fecero l’Italia, a cura di S. Borsacchi-G.S. Pene 
Vidari, Bologna, Il Mulino, 2011, pp. 475-496. 

23  P. Farinacii, Praxis et theoricae criminalis amplissimae, Norimbergae, sumptibus Wolfangi Mau-
ritii Endteri & Johannis Andreae Endteri heredum, 1676, Quaest. 139, p.  577. Sui delicta carnis 
cfr. A. Marchisello, «Alieni thori violato». L’adulterio come delitto carnale in Prospero Farinacci (1544-1618), 
in S. Seidol Menchi – D. Quaglioni, Trasgressioni, seduzione, concubinato, adulterio, bigamia, (XIV-XVIII 
secoli), Bologna, Il Mulino, 2004, pp. 133-183. 

24  M.A. Savelli, Pratica… cit., p. 123.



223
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

ghetto era inteso come ‘sostitutivo’ della carcerazione, un luogo dove ricono-
scere, come nel ‘carcere cattolico’, i propri errori di fede25. Al proposito Cantini 
ricordava che la Chiesa aveva da sempre «detestata quella unione», e che il «prin-
cipe dotato di grandissima pietà» aveva «riguardato con orrore tutte le azioni 
che offendono la nostra S. Cattolica religione», con «provvedimenti efficaci a 
impedire quell’abominevole delitto di cui parla la nostra legge»26, con «proibizio-
ni e pene severissime»27. D’altro canto questa materia28 è parsa banco di prova 
del peso della giustizia «negoziata» – con accordi tra ebrei, cristiani, e istituzio-
ni – rispetto alla «egemonica»29. Anche nel granducato il numero dei procedi-
menti avviati e conclusi era infatti assai contenuto30. La svolta ‘modernizzatrice’ 
della giustizia criminale passava per canali diversi, il tramonto delle restrizioni 
per gli israeliti possessori, ammessi alle cariche comunitative, con una accezione 
di cittadinanza poggiante sulla proprietà, anziché sul battesimo31; politiche re-
ligiose più ‘tolleranti’, da Giulio Rucellai32 al conte Orsini von Rosemberg, che, 
a nome della «Nazione ebrea», inoltrava suppliche per la «moderazione della 
legge, che proibisce il commercio carnale»33. Il legislatore prendeva poi atto di 
una prassi criminale «causa di molte vessazioni»: il motuproprio del 4 agosto 
1778 osservava che destinare  un terzo della pena pecuniaria agli esecutori di 
giustizia – che avessero sorpreso l’israelita sull’uscio di casa di cristiane, «oneste 
o di mala fama» – si risolveva nella connivenza delle meretrici con le guardie, dal 
momento che le donne destinavano agli esecutori parte del guadagno. Pertanto 
si aboliva la «partecipazione», pur confermando «il disposto delle precedenti leg-

25  K. Stow, Delitto e castigo nello Stato della Chiesa: gli ebrei nelle carceri romane dal 1572 al 1659, in Italia 
judaica. Gli ebrei in Italia tra Rinascimento ed età barocca, Roma, Ufficio centrale per i beni archivistici, 
1986, pp. 173 e seguenti.

26  L. Cantini, Legislazione toscana… cit., XXI, p. 125. 
27  Repertorio del diritto patrio toscano vigente, Firenze, Giuliani, 1836, p. 262. 
28  R. Bonfil, Jews, Christians and Sex in Reinassance Italy: a historical problem, in «Jewish History», 

2012, 26, 1-2, pp. 101-111.
29  Cfr. M. Sbriccoli, Giustizia negoziata, giustizia egemonica. Riflessioni su una nuova fase degli studi della 

giustizia criminale, in Id., Storia del diritto penale e della giustizia (Scritti editi ed inediti, 1972-2007), Milano, 
Giuffrè, 2009, pp. 1237 e seguenti.

30  Dati in M. Da Passano, Dalla “mitigazione delle pene” alla “protezione che esige l’ordine pubblico”, Il di-
ritto penale toscano dai Lorena ai Borbone (1786-1807), Milano, Giuffrè, 1988, Appendice X, La repressione 
penale nel Granducato di Toscana e nel regno d’Etruria.

31  Cfr. L’emancipazione ebraica in Toscana e la partecipazione degli ebrei all’Unità d’Italia, a cura di D. Li-
scia Bemporad, Firenze, Edifir, 2013.

32  L. Fischer, Il controllo… cit., p. 232. Sul principale artefice della politica ecclesiastica del Gran-
ducato, protettore della Nazione ebraica, cfr. L. Mannori, Rucellai, Giulio, in Dizionario biografico dei 
giuristi italiani, cit., p. 1752; D. Edigati, Rucellai, Giulio, in Dizionario biografico degli italiani, Roma, Enci-
clopedia italiana, 2017, pp. 72-78. 

33  as fi, Carte strozziane, IV serie, n. 700, Lettere relative alla moderazione della legge, che proibisce il 
commercio carnale tra cristiani ed ebrei scritte da S.E. Conte di Rosemberg al sig. Governatore di Livorno. Grazie 
a Daniele Edigati per la segnalazione e riproduzione. 



224 Floriana Colao

gi» – le pene fino alla frusta, galera, carcere per le donne – per condotte che ora 
venivano definite «trasgressioni»34.

Era uno snodo sul piano giuridico, un ‘declassamento’ del delitto, che Pie-
tro Leopoldo tentava di proporre nella «Leopoldina». Nell’ultima parte del Pro-
getto, Delitti diversi e loro pene, il Granduca appuntava: «Commercio d’Ebrei con 
Cristiani. Non è affar criminale, ma di pulizia, da castigarsi economicamente». 
Le Tabella dei processi celebrati nel granducato mostravano che tra il 1762 e il 
1781 quelli per «commercio carnale» a carico di ebrei – in generale poco pre-
senti in tribunale – erano stati di numero limitato, e che circa la metà si erano 
conclusi senza condanna35. Anche da qui la tensione del sovrano ad affidare 
l’«affare»  a un più efficace «castigo economico», punto di forza della politica 
pietroleopoldina, che, dall’antico modello difensivo dai ‘pericolosi’, grazie all’i-
stituzione del Buon governo, puntava a una tecnica ‘attiva’, per ‘modellare’ la 
società. Tra i giusdicenti toscani, impegnati nella redazione della «Leopoldina», 
Antonio Maria Cercignani – pur poco disposto a separare religione, morale e 
diritto – esprimeva un consenso ‘filosoficamente’ fondato alla riformulazione 
del «Commercio d’Ebrei con Cristiani», previsto dal Progetto del granduca. «La 
presente ordinazione» – asseriva l’auditore a Pisa – «quantunque correttoria del 
gius comune, non può non reputarsi giusta, e assistita dalla ragione, e giustizia 
naturale»36. 

Era di tutt’altro parere Giuliano Tosi, che, rispetto al Progetto di Pietro Le-
opoldo, inseriva nella riforma diverse norme a tutela della religione e criticava 
la «massima tutta nuova». L’anziano giurista spiegava a Pietro Leopoldo che in 
«tutte le leggi, e colle leggi i costumi di tutte le Nazioni tra le persone di così 
diversa religione […] le nozze son proibite». Tosi argomentava che, ai sensi del-
la «ragion comune» – «(L. si quis christianam 5 cod. De Iud. et Caeclic)» – si poteva 
disporre la pena dell’adulterio; per mitigare le sanzioni – tema che sapeva caro 
al granduca – suggeriva il ricorso «almeno all’infima dell’incesto», ai sensi delle 
«leggi civili e canoniche [che] hanno per incestuose le nozze». Con un argomento 
congeniale alla prospettiva ‘panpoliziesca’ di Pietro Leopoldo, Tosi sottolineava 
che, con la «massima tutta nuova», «si corre il pericolo di fomentare e moltiplicare 
un disordine, al quale gli ebrei sono piuttosto inclinati e impegnatissimi come noi 
sappiamo a difendere chi ne è sospetto». Da esperto dello scarto tra pene edittali 
severe e miti stili giurisprudenziali, l’auditore consigliava infine di «levare tutte le 
altre prescrizioni, e disposizioni, se piuttosto non vogliamo dirle caricature, delle 
veglianti leggi». 

34  Bandi e Ordini da osservarsi nel Granducato di Toscana, XI, Firenze, Cambiagi, 1778, n. LV.
35  M. Da Passano, Dalla “mitigazione delle pene” … cit., p. 30, Appendice X, citata.
36  D. Zuliani, La riforma penale di Pietro Leopoldo, I, Milano, Giuffrè, 1995, p. 308. Su Cercignani 

cfr. E. Dezza, Il granduca, i filosofi e il codice degli Irochesi. Il principio contumax pro reo confesso habetur e la 
riforma leopoldina, in «Italian review of  legal history», 2017, 3, n. 13, pp. 1-79. 



225
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

Né il granduca né altri auditori intervenivano sul parere del Tosi, che propo-
neva: «dunque seguitando l’articolo, dove si parla dell’incesto direi ‘E nella stessa 
pena arbitraria sarà ancora punito il commercio carnale tra ebreo e cristiana e 
cristiano ed ebrea, togliendo tutte le altre proibizioni, disposizioni, e pene conte-
nute nelle leggi emanate in materia del detto commercio’». Per l’incesto tra zio e 
nipote e cugini in primo grado, l’art. 96 disponeva una pena «ad arbitrio del giu-
dice, purchè sia sempre minore dei lavori pubblici», misura estesa al commercio 
carnale tra ebrei e cristiani dall’art. 9737. La norma, che è parsa «antiebraica»38, era 
iscritta da Forti nelle «leggi che proibivano i matrimoni tra ebrei e cristiani [e] vie-
tarono ogni troppo familiare convivenza»39. La riforma del 30 Agosto 1795, che 
reintroduceva la pena di morte, mitigava il carico sanzionatorio per i delicta car-
nis, dal momento che l’«eccessivo rigore delle pene» non pareva «corrispondente» 
agli effetti prodotti nella «società»40. Nei lavori per la «terza riforma», Cercignani 
non riproponeva l’idea sua e di Pietro Leopoldo di ricomprendere il commercio 
carnale tra ebrei e cristiani negli affari di polizia. L’art. LXXXV della legge del 
1807 – mai entrata in vigore – recitava: «con la pena del confino, e rispettivamente 
della carcere, o dell’ergastolo per quel tempo che al retto arbitrio del giudice com-
parirà giusto dovrà punirsi il commercio carnale tra ebreo o cristiana o cristia-
no ed ebrea»41. 

3. Il «commercio carnale» a Siena tra giustizia criminale e di polizia

Non a torto è stato osservato che, nella vita materiale, l’«alterità»42 tra ebrei e 
cristiani era più complessa del «modello tradizionale di esclusione o autoesclusione»43 
e irriducibile a «storia dell’antisemitismo»44. In questo orizzonte le Memorie di un ebreo 
senese – a suo tempo studiate da Cecil Roth – testimoniano che, nonostante i ripetuti 

37  M. Da Passano, Dalla mitigazione… cit., p. 297; D. Zuliani, La riforma… cit., pp. 308-309. Su 
Tosi, anche in questa materia «vero estensore» della riforma del 1786, cfr. D. Edigati, La Casa di 
correzione e lo scontro intorno alla giustizia di polizia nella seconda metà del Settecento, in «Annali di storia di 
Firenze», XII (2017), p. 67; Id., Tosi, Giuliano, in Dizionario biografico degli Italiani, Roma, Enciclopedia 
italiana, 2019, pp. 466-469.

38  M. Verga, Proprietà e cittadinanza. Ebrei e riforme delle comunità nella Toscana di Pietro Leopoldo, in 
La formazione storica dell’alterità. Studi di storia della tolleranza nell’età moderna offerti a Antonio Rotondò, III, 
Firenze, Olschki, 2002, p. 1060.

39  F. Forti, Libri Due… cit., pp. 49-50, 115. 
40  Bandi e ordini… cit., CVI, n. XXXIII.
41  Art. LXXXV, in Carlo Lodovico I…, Firenze, Stamperia reale, 1807, p. 38, su cui cfr. D. Edigati, 

Intimidire e prevenire: la “terza riforma” criminale toscana (1807), in «Rivista di storia del diritto italiano», 
2020, 93, pp. 119-176. 

42  M. Ascheri, Prefazione, in P. Turrini, La comunità ebraica di Siena… cit., p. X. 
43  A. Di Castro, Siena e gli ebrei, ibid., p. VII.
44  G. Luzzatto Voghera, Percorsi della cultura ebraica in età moderna, in La cultura ebraica, a cura di 

P. Reinach, Torino, Einaudi, 2001, p. 168. 



226 Floriana Colao

divieti, tra il 1625 e il 1630 erano frequenti le occasioni di contatto degli ebrei con 
i cristiani, come documentato dalla vendita di stoffe, dalle vertenze sulle case a 
pigione, dalla presenza di una «ostaria», aperta per intrattenere gli «stranieri». Non 
mancavano le proibitissime relazioni sessuali: nel caso di un ebreo «preso in casa de 
la putana con le denari in sacucia», le Memorie annotavano che entrambi erano stati 
sottoposti al tormento della «corda» e che «stettero saldi e uscirono senza essere 
condannati per il gran Sciocad [Scijòhad ]». Il padre del giovane israelita aveva pagato 
una sorta di ‘mazzetta’, una notevole somma in denaro agli esecutori di giustizia, 
per evitare il passaggio in tribunale45. L’estensore del Diario testimoniava inoltre 
sulla presenza di diversi precetti, comminati dal capitano di giustizia a un ebreo, af-
finchè non desse «molestie» a certa «puttana poltrona», fonte di «tutti questi romo-
ri»46. Anche a Siena la «Nazione» annoverava diversi ebrei abbienti, dediti a traffici 
commerciali di standard medio-alto, che vivevano fuori dal ghetto e che tenevano 
a servizio cristiani47. I quattro Regolatori – istituiti nel 1363, aboliti nel 1784 – ave-
vano giurisdizione speciale sull’attività lavorativa degli ebrei – accomunati a osti e 
meretrici – nell’ambito del controllo della contabilità degli enti che gestivano danaro 
pubblico. Le famiglie degli ebrei ballottati – per grazia del sovrano, ammessi dai 
Regolatori – godevano dei privilegi concessi da Ferdinando II, con mercanzie e 
masserizie privilegiate agli effetti doganali. Le esenzioni dai divieti, specie di tenere 
balie, escludevano comunque la coabitazione, esplicitamente vietata; a carico degli 
inadempienti non mancavano precetti e pene pecuniarie, a vantaggio del governo. 
Per ovviare alle disposizioni, che dovevano vessare non poco entrambe le comu-
nità, nel 1699 il governatore, cardinale Francesco Maria de’ Medici, disponeva la 
scarcerazione di alcuni ebrei facoltosi – che avevano tenuto cristiani a servizio – e 
invitava a rientrare a Siena l’appaltatore di tabacco, che aveva lasciato la città per 
evitare il carcere, che i bandi gli avrebbero riservato48. Per mantenere buoni rapporti 
con gli israeliti, il governo estendeva allo Stato nuovo gli ordini di non «maltrattare 
gli ebrei», costretti a rimanere «serrati nel ghetto», soprattutto il venerdì santo. A 
tutela della Nazione ebraica si rinnovavano gli antichi obblighi per i cristiani a non 
sottrare i bambini ebrei a scopo di convertirli49, prassi peraltro favorita dalla Chiesa. 
Nella stagione post-tridentina i rari processi criminali, intentati a ebrei per i delitti di 
carne, si interrompevano infatti grazie alla conversione degli «infedeli»50. 

45  Mi ha suggerito la traduzione Anna Di Castro, che ringrazio per l’aiuto nel consultare le Carte 
conservate nell’Archivio storico della Comunità ebraica di Siena. 

46  C. R oth, Le memorie di un ebreo senese (1625-1633), in «Rassegna mensile d’Israel», 1930, 5, 
pp. 207 e seguenti. 

47  Cfr. G. Catturi – N. Paolicelli, La vita quotidiana della Comunità ebraica di Siena raccontata nel 
«Libro dell’amministrazione»: fine 18. Secolo, Roma, Rirea, 2018.

48  Fonti in P. Turrini, La Comunità… cit., pp. 53 e seguenti.
49  Legislazione toscana… cit., XXIII, p. 283.
50  Fonti in F. D. Nardi, Concubinato e adulterio nella Siena post-tridentina, in «Bullettino senese di 

storia patria», 1989, 96, p. 35.



227
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

Le relazioni tra ebrei padroni e cristiane lavoranti potevano comportare il 
‘pericolo’ di commercio carnale; ma la repressione sollevava ben più gravi problemi 
sociali. Il 26 giugno 1756 non erano i Regolatori, ma l’autorevole Balìa – attraver-
so una lettera dei «signori segreti del collegio» – a intervenire su un «precetto del 
Tribunale di giustizia», che aveva intimato a Elia Castelnuovo la «proibizione di 
accostarsi alla casa di una certa donna di Arpino, dal suddetto ebreo stipendiata», 
perché gli scegliesse la lana, «manifattura la più essenziale e sostanziale» per la 
«fabbrica di panni lini», da lui «eretta» in città. Nel resoconto del collegio, il Castel-
nuovo «meditava di smettere la buona fabbrica», dato che «gli veniva impedito il 
potere liberamente accudire al buon regolamento della medesima». Nell’orizzonte 
della ‘negoziabilità’, cifra della giustizia d’antico regime, la Balìa deliberava, con 
nove voti a favore e uno contrario, di eleggere due deputati, che, assieme al segre-
tario delle leggi, «prendessero quei compensi che venissero stimati più necessari 
per impedire la soppressione di tal fabbrica tenuta dal detto ebreo con profitto 
della città». Gli eletti «riferivano» a Giuliano Tosi, all’epoca capitano di giustizia 
a Siena, per addivenire ad un «accomodamento», che, senza clamore, ovviasse al 
pericolo per la città di perdere la manifattura51. Nella ricostruzione dell’episodio 
Narciso Mengozzi riconosceva alla Balìa il merito di aver «preso apertamente le 
difese dell’ebreo industrioso», oltre che per «ragioni di umana tolleranza», per il so-
stegno alla sua «industria manifatturiera»; lo storico ricordava che la «libertà delle 
industrie» aveva avuto la meglio sulle «indiscrete pretese poliziesche»52.

Questa vicenda può essere considerata banco di prova della «tolleranza pri-
ma della tolleranza»53, comprensibile nel quadro giuridico e politico di uno stato 
d’antico regime, contrassegnato da estrema flessibilità. Anche a Siena con l’età 
lorenese pareva aprirsi poi una pagina nuova di ‘partecipazione’ alla cittadinan-
za, con l’organizzazione dei festeggiamenti per le visite di Maria Teresa e Fran-
cesco Stefano nel 1739; di Pietro Leopoldo nel 1767; di Ferdinando III nel 1791. 
La costruzione della sinagoga, evento dalla risonanza che andava oltre la città 
del palio, e l’attiva presenza di accademie nella “piccola Gerusalemme”54 erano 
l’orizzonte del superamento delle restrizioni, che lasciavano il posto a privilegi 
non individuali, ma nei riguardi dell’intera «Nazione», rimessi ai giusdicenti lo-
cali. Nel 1776 un ordine del capitano di giustizia concedeva dunque agli ebrei 
«la libertà di passeggiare fuori dal ghetto», «senza preventiva licenza», con l’ag-
giunta che «verrà castigato chi ardirà di insultarli». Il bando del 29 ottobre 1776, 
in nome della «libertà per migliore industria, prosperità e proprietà», «aboliva e 
annullava» la privativa della vendita di vino e mattoni. L’articolo IX toglieva «la 

51  as si, Balia, 245, cc. 3-4.
52  N. Mengozzi, Il Monte dei Paschi e le aziende in esso riunite, V, Siena, Lazzeri, 1891, pp. 285-286.
53  M. Sangalli, Dal ghetto alla tolleranza: percorrendo l’Europa di età moderna tra ebraismo e cristianesimo, 

in «Giornale di storia», 2013, 12, p. 8.
54  Cfr. P. Turrini, La Comunità… cit., pp. 68 e seguenti.



228 Floriana Colao

proibizione degli ebrei di restar fuori dal ghetto», e «obbligava del segno solo i 
forestieri a Siena per oltre due giorni». Nel 1777 erano estese alla provincia sene-
se le disposizioni che ammettevano anche gli ebrei possessori alle cariche comu-
nitative55; la cittadinanza poggiante sulla capacità fiscale, anziché sul battesimo, 
mutava i ‘tratti costituzionali’ dello Stato nuovo, fino ad allora «costituzionalmente 
autonomo»56. 

Dalla fine degli anni Settanta la tensione per la modernizzazione della giu-
stizia criminale era imposta da quelle che, agli occhi del granduca, apparivano 
criticità, in primo luogo lo scarto tra le sanzioni severe, i processi effettivamente 
istruiti, le sentenze di condanna comminate ed eseguite. In particolare, nel 1779 il 
Codice della Toscana legislazione asseriva che la «rinnovazione delle leggi e pene con-
tro gli ebrei, che hanno commercio con i cristiani, e viceversa», era stata estesa a 
Siena; ma ricordava un solo caso nel 1738, quando era stato «inquisito» tal Mosè 
David Gallichi57. L’auditore fiscale testimoniava sulla prassi del ricorso alla pena 
arbitraria – consigliata da Farinacci – e della conclusione dei processi con la for-
mula «usque ad novas»; talvolta ammetteva che «non si procede in simil cause»58. 
Gli «amori disonesti» erano infatti terreno d’elezione dei precetti in via economica, 
comminati alle persone «non ree di delitto, ma di cattiva condotta […] arbitrarie 
e scandalose». L’auditore fiscale Berti scriveva al granduca, elogiando i vantaggi 
del processo sommario – avviato dai «segreti ricorsi» e dalla «sagramental confes-
sione» – per condotte «contrarie alla Religione, allo Stato, alla società e alla salute 
pubblica», in particolare le «tresche scandalose»59. Il motuproprio del 28 ottobre 
1777 stabiliva che «il parere dell’auditore di governo è di necessità in qualunque 
affare di grazia e giustizia»; l’Istruzione per l’auditore del governo confermava l’intreccio 
tra giustizia e politica. Anche a Siena il fiscale partecipava dunque al governatore 
la sentenza, formulata al termine del processo, «fabbricato presso in tribunale»60. 
L’architrave della iurisdictio d’antico regime non era intaccato dall’azione riforma-
trice di Pietro Leopoldo, salva la separazione di competenze in capo alle istanze 
di vertice, Supremo tribunale di giustizia e Presidenza del Buon governo61; non a 
torto Cantini scriveva che «i nostri giusdicenti […] riuniscono insieme la qualità di 
giudice e di ministri di polizia»62, prassi condannata nel 1826 da Carmignani, nei 
termini del «mostruoso miscuglio de’ metodi di polizia, e de’ metodi di giustizia»63.

55  asces, Filze antiche, n. 128.
56  L. Mannori, La riforma comunitativa e il progetto costituzionale, in «Rassegna storica toscana», 2016, 

62, p. 17.
57  Codice della Toscana legislazione, Siena, Rossi, 1779, p. 117.
58  as si, Capitano di Giustizia, 366, «Informativo c. Elisabetta Pelosi e Davide Coenne».
59  as si, Capitano di Giustizia,1022, c. 316.
60  as si, Governo di Siena, 6, c. 8.
61  Cfr. D. Edigati, La Casa di correzione… cit., pp. 65 e seguenti.
62  Legislazione toscana… cit., XXX, p. 432.
63  C. Carmignani, Cod. Leop. art 97… cit., p. 146.



229
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

4. Ebrei e Cristiani davanti al Tribunale di giustizia

Le poche cause in tema di commercio carnale tra ebrei e cristiane, conservate 
nel ricco fondo Capitano di giustizia, riflettono le contraddizioni della iurisdictio dell’ul-
timo scorcio del Settecento, ancora segnata dalle ‘antiche’ distinzioni, legate alla 
fama, alla condizione sociale, in questo caso anche alla religione degli inquisiti. Era 
il caso di Elisabetta Pelosi – «di bassa estrazione», una povera lavorante, fascinaia e 
domestica – e Davide Coenne, ebreo, entrambi a giudizio per stupro con gravidan-
za, anche se il vero ‘bersaglio’ dell’Informativo era il «commercio carnale». Il solerte 
caporale della squadra dei famigli di Arcidosso comunicava dunque al vicario che 
in paese si parlava della ragazza, «lusingata e presa a forza dall’ebreo»; Elisabetta in 
un primo momento ametteva, per poi negare negli altri interrogatori. Affermava in-
fatti «mi sarei vergonata a mettermi a bazzicare con un ebreo […] meglio la galera»; 
sosteneva, «sono cascata in peccato con uno», per esser stata circuita e violentata, 
una sola volta, da tal Francesco, servitore in casa del commissario di Grosseto. Le 
perizie mediche confermavano lo stato di gravidanza; la ragazza si obbligava a dare 
mallevadoria de tuendo fetu, con il padre garante del portare a termine la gravidanza. 
Giacobbe Coenne, negoziante, padre di Davide, otteneva da Elisabetta un atte-
stato, in cui la ragazza, analfabeta, informata da un notaio delle conseguenze del 
«giuramento di verità», ripeteva di non essersi mai congiunta con l’ebreo, fomite di 
vergogna. Dopo la nascita del bambino – battezzato e consegnato allo Spedale di 
Siena – Elisabetta ribadiva di non essere stata «ingravidata dall’ebreo», pur rifiutan-
do di sporgere denunzia contro lo stupratore Francesco. Sulla pretesa punitiva ‘pub-
blica’ si imponeva dunque una scrittura privata. Il vicario partecipava l’Informativo al 
commissario a Grosseto e all’auditore fiscale di Siena, proponendo di tenere sospesi 
gli atti «fino a nuovi e migliori indizi». Le autorità superiori concordavano, per l’as-
senza di denunzia e perché tale conclusione avrebbe evitato un problema delicato, 
«il Fisco non deve supplire con la prova della diversa religione degli imputati». Il 
processo restava aperto; il governatore di Siena, Vincenzio Martini, approvava64.

A detta dell’auditore fiscale nel 1797 si giudicava un «delitto di carne con vile 
messa in scena» a carico di Leon Vita Levi, «di religione ebrea», e di tal Giuseppa 
Arrigucci, «di religione cristiana», «detta mammaccia per vita libertina», «donna 
diffamata e di partito come risulta dai precetti economici», cui dal 1786 era stato 
intimato di «non accostarsi al ghetto». Si procedeva inoltre per «lenocinio qualifica-
to» nei riguardi di Francesco Fineschi, marito di Giuseppa, e della di lei madre, Rosa 
Arrigucci. Leon Vita, studente di vent’anni, che viveva del patrimonio familiare, si 
rendeva irreperibile; Giuseppa era chiusa in carcere, perché, «in disprezzo dei pre-
cetti riportati dalla potestà economica», da molti anni teneva una «amorosa e viziosa 
corrispondenza» con Leon Vita, «sebbene di religione diversa»65. Si osservava che 

64  as si, Capitano di Giustizia, 366, «Informativo c. Elisabetta Pelosi e Davide Coenne». Ricostru-
isce la vicenda P. Lusini, Processo per stupro con gravidanza, Arcidosso, Effigi, 2022.

65  as si, Capitano di giustizia, 712, c. 145.



230 Floriana Colao

il «tribunale economico» aveva preceduto la «causa criminale». Nelle testimonianze 
raccolte emergeva che altri ebrei frequentavano la casa di Giuseppa, e che i vicini 
avevano minacciato di «andare a chiamare gli sbirri». Si dichiarava inoltre che Leon 
Vita aveva promesso di non frequentare più la donna, ma che continuava, seppure 
più guardingo, «a dar scandalo». Si ricostruiva l’arresto: il giovane era stato colto 
dai «caporali» nel letto della donna, che pure si trovava in un’altra stanza, intenta a 
ricamare con la madre; si concludeva che Leon Vita avrebbe offerto agli esecutori 
di giustizia due orologi in oro e altri zecchini per «accomodare l’affare senza andare 
in tribunale»66. L’Auditore fiscale ammetteva che non era stata scoperta la «copula», 
delitto di «prova difficile»; citava però un caso analogo «di insufficienti prove», in 
cui «il soppresso magistrato degli Otto» – i cui autorevoli parere sembravano fornire 
ancora lumi – aveva «decretato», per «la madre e altri ruffiani», pene «in proporzio-
ne delle circostanze». Pertanto chiedeva la condanna del marito e della madre di 
Giuseppa, accusati di non aver «invigilato», ma «cooperato al libertinaggio»67. 

Le difese a favore degli inquisiti – a firma di Francesco Rossi, procuratore 
dei poveri – argomentavano che le leggi toscane prevedevano una pena più gra-
ve per l’adulterio tra «persone di diversa religione», ma esigevano che «preceda 
l’accusa del marito». Citando il ‘pratico’ toscano Paoletti, Rossi ricordava che il 
delitto era «di privata ragione». Con le parole di Renazzi, il procuratore dei poveri 
concludeva che «quanto interessa ogni ben regolata civil società che i delitti non 
restino impuniti […] altrettanto interessa che i pretesi delinquenti non siano con-
dannati in conseguenza di una viziosa e informe procedura»68. L’auditore fiscale 
sosteneva invece che l’adulterio era da ritenere «coito dannato», se commesso 
«tra cristiane ed ebrei», in «disprezzo della nostra religione», e che tale delitto 
prevedeva l’«azione pubblica». Al giudizio di disvalore religioso e morale non cor-
rispondeva la richiesta di una pena esemplare; il Fiscale osservava che l’«ultima 
costituzione criminale» – la legge del 30 agosto 1795 – non aveva fatto menzione 
del delitto, per cui, ai sensi della «Leopoldina», poteva essere comminata la pena 
arbitraria prevista per l’incesto tra zio e nipote e cugini in primo grado. L’accusa 
sosteneva, pertanto, che la «legge criminale del 1786» doveva «interpretarsi con 
quella giusta epicheia, che è propria della ragion comune, tanto più in vista della 
mitigazione delle pene sopravvenuta in Toscana nei delitti di carne mediante il 
disposto della novissima sanzion criminale del 1795». In considerazione dell’inos-
servanza dei precetti economici, del «sospetto lenocinio», del «pubblico scandalo 
sopravvenuto in questa città», della carcerazione subita, dello stato di miserabili 
di Giuseppa e Francesco, il fiscale proponeva per i presenti la pena di tre anni di 
esilio da Siena, che il governatore riduceva a due per l’uomo69. 

66  as si, Capitano di giustizia, 276, n. 54.
67  as si, Capitano di giustizia, 712, c. 169.
68  Ibid., c. 195.
69  Ibid., cc. 175 e seguenti.



231
Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla 

«libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria

Leon Vita, tornato in città, si presentava «spontaneamente» al tribunale; dice-
va di accettare la sentenza di condanna alla pena pecuniaria per quei suoi «trascorsi 
giovanili», e chiedeva di essere ammesso ad novas, per produrre difese. Come di-
retto discendente della famiglia Levi, avanzava un’istanza per accedere ai «benefici 
di grazia e privilegi, accordati dal governo il 29 febbraio 1743», che, a suo dire, il 
«codice criminale del 1786 non ha potuto sospendere». Il Tribunale di giustizia 
sosteneva invece che sul privilegio «non può non aver forza la legge»; a sostegno 
richiamava inoltre il capitolo 11 della «Livornina», a proposito degli «ebrei che si 
mescolassero con cristiano o cristiana, turco o turca, moro o mora», «castigati» 
per la prima volta con scudi 50, dopo la seconda con cento, oltre «ad arbitrio del 
giudice». La sentenza aggiungeva che, in caso di adulterio, incesto, stupro, sodo-
mia, la sanzione era affidata alle disposizioni della «ragion comune e statuti dei 
luoghi». Pertanto Leon Vita era condannato a pena arbitraria di lire 400, devolute 
al monastero delle Convertite; il giovane pagava e riceveva relativa «quietanza»70. 

In una stagione resa difficile dalla debolezza del governo granducale, anche 
a Siena soprattutto la politica di riforme ecclesiastiche pareva alimentare il sen-
timento antiebraico, poco ostacolato dai ripetuti bandi a tutela della Nazione. Il 
parroco di San Martino lamentava l’inosservanza dell’obbligo in capo agli ebrei di 
chiudere le finestre al passaggio della processione del venerdì santo; si inoltravano 
reclami all’arcivescovo a porre fine ad una «tresca ebraica». Dal canto loro i massari 
scrivevano al vicario che un «illuminato governo» doveva «chiudere le orecchie alle 
false istanze dei persecutori e fanatici». Proprio il fanatismo religioso era decisivo 
nel Viva Maria e nel pogrom del 28 giugno 1799, che contava diciannove ebrei senesi 
uccisi, tredici arsi vivi nella piazza del Campo, con il rogo avviato dal legno nell’al-
bero della Libertà, ivi eretto. L’odio pareva aver per bersaglio gli israeliti in quanto 
«giudei», più che ‘filo francesi’, come documentato anche da una fonte di polizia 
dell’epoca, ove un anonimo accusava gli ebrei di innaffiare l’albero della Libertà, 
«per inchiodarvi e far pendere i seguaci del nostro signor Gesù Cristo»71. Del resto 
l’eccidio e la razzia nel ghetto erano chiusi da una solenne processione di ringrazia-
mento alla Madonna del Conforto, che riuniva insorgenti aretini e plebaglia della 
città e del contado72. Dopo il massacro non sembrava mutare il rapporto tra autori-
tà di polizia, israeliti e senesi; il 23 ottobre 1799 l’ebreo David Dina denunziava al 

70  as si, Capitano di giustizia 276, n. 54. Un Leon Vita Levi compose versi in occasione dell’in-
nalzamento dell’albero della Libertà in piazza del Campo: indicazioni in S. Gallorini, Viva Maria e 
nazione ebrea: i fatti di Monte San Savino e Siena, presentazione di F. Cardini e R.G. Salvadori, Cortona, 
Colosca, 2009, p. 128. 

71  La fonte in F. Piselli, “Giansenisti”, ebrei e giacobini a Siena. Dall’accademia ecclesiastica all’Impero 
napoleonico (1780-1814), Firenze, Olschki, 2007, p. 305. 

72  Sul pogrom, cfr. ancora I. Zoller, Nuove fonti per la storia del 28 giugno 1799 a Siena, in «Rivista Isra-
elitica», VII (1910), p. 138 sgg.; R.G. Salvadori, Gli ebrei italiani nella bufera antigiacobina, Firenze, Giun-
tina, 1999, p. 102; G. Chironi – L. Nardi, Siena nel 1799, in La Toscana e la Rivoluzione francese, a cura 
di I. Tognarini, Napoli, Esi, 1994, pp. 384 segg.; S. Gallorini, Viva Maria… cit., pp. 103 e seguenti. 



232 Floriana Colao

Bargello un tal «Pacchio», che si era vantato pubblicamente d’aver ammazzato uno 
degli ebrei, e aveva aggiunto «questi ladri baronfottuti credono che sia finita, ma 
ora principia e la pentola bolle». Mentre erano arrestati alcuni responsabili dell’ec-
cidio, i rapporti al Bargello del 23 e 25 Aprile 1800 segnalavano accuse, rivolte in 
pubblico agli ebrei, di «tener sempre dei nastri repubblicani», e insulti alle «bestie, 
che hanno sempre le coccarde francesi». Il vicario scriveva al governatore che, 
nonostante la «prudenza della Nazione», si temeva una «qualche agitazione»; un 
libello invocava «esilio a tutti gli ebrei e al suo medico Bruni spione dei Francesi»73. 
Al tempo stesso una lista del Bargello segnalava undici ebrei, anche di «scandalo 
alla loro nazione»; tra le accuse risaltavano il «disprezzare con parole ingiuriose la 
nostra Santa Religione, mettendola in ridicolo, con pregiudizio grande della gio-
ventù», e l’aver «commercio carnale con delle donne cristiane»74. 

Agli occhi della «polizia» e della «giustizia» della Siena di fine Settecento lo 
«scandalo», anche per la stessa «nazione», poggiava sull’immoralità del delitto di 
carne, che aveva senso nella disparitas cultus. Il ‘canone’ si eclissava nell’Italia libe-
rale, per rientrare nell’ordinamento giuridico con le leggi antiebraiche dell’autunno 
1938, intese a costruire l’italiano di razza fascista. L’art. 1 del codice civile del 1942 
subordinava la capacità giuridica alle «leggi speciali»; la «Diversità di razza o nazionalità 
rilevava nell’art. 91, con le «limitazioni», poste al matrimonio, dalle «leggi speciali»75. 
Gran parte degli ebrei senesi, arrestati nel ghetto nella notte tra il 5 e 6 novem-
bre 1943, o strappati alle loro case, non tornarono dai campi di sterminio. In città 
lapidi e pietre d’inciampo ricordano la tragedia dei cittadini di religione ebraica76. 
Inossidabile al tempo, il disprezzo per le unioni tra diversi, sotto il profilo razziale 
o religioso, pare un ‘archetipo’, radicato in un certo immaginario di ‘subcultura po-
polare’. Nelle vivaci pagine dedicate alla percezione sociale del rapporto tra il ghetto 
di Siena e la ‘confinante’ contrada della Torre, Patrizia Turrini ricorda che, sei anni 
prima dell’ultima estate degli ebrei italiani, i torraioli erano ingiuriati dai rivali nella 
piazza del Campo nei termini del «sangue misto, mezzi ebrei, mezzi cristiani»77. 

73  as si, Governatore, 1129.
74  Appendice in F. Piselli, “Giansenisti… cit., pp. 207 e segg.
75  Cfr. P. P assaniti, Lo schermo infranto dell’uguaglianza. Le premesse della legislazione antiebraica tra 

svolta antisemita e progressione razzista; G. Navone, Il divieto di matrimonio razzialmente misto, in L’Italia a 
80 anni dalle leggi antiebraiche e a 70 dalla Costituzione. Atti del Convegno tenuto a Siena nei giorni 25 e 26 Otto-
bre 2018, a cura di M. Perini, Pisa, Pacini, 2019, rispettivamente pp. 160-190, 353-370. Tra i contributi 
recenti cfr. almeno Razza e (in)giustizia, Gli avvocati e i magistrati al tempo delle leggi antiebraiche, a cura di 
A. Meniconi – M. Pezzetti, Senato della Repubblica, Ucei, Roma, 2018; G. Speciale, L’eredità delle 
leggi razziali del 1938. Nuove indagini sul passato, ancora lezioni per il futuro, Roma, Roma tre press, 2019.

76  Tra le primissime pubblicazioni cfr. A. Valech Capozzi, A 24029 (1946), rist. Siena, 1995; 
su Youtube 1938-1944: la politica razziale del regime fascista a Siena e Novembre 1943: accadde anche a 
Siena di J. Guerranti; Voci di carta. Le leggi razziali nei documenti della città di Siena. Catalogo della mostra 
documentaria. Archivio di Stato di Siena 26 ottobre 2018 -31 gennaio 2019, a cura di C. Cardinali – A. Di 
Castro – I. Marcelli, Pisa, Pacini, 2019.

77  P. Turrini, La Comunità… cit., p. 138.



INDICE DEI NOMI DI PERSONA

Abram, Francesco, 217
Acciaioli, Yehoshua di David Shemuel Efraim, 82
Adamanti, Barbara, 178
Adler, Israel, 38n, 79, 80, 127, 129, 130, 131, 132, 133, 135, 136
Aiò, Elia, 208
Aiò, famiglia, 206
Aiò, Isach, 206
Al Kalak, Matteo, 186
Algazi, Isaac, 115, 116
Allegra, Luciano, 158, 160, 161, 171, 172, 197
Altoni, Sole di Shabbetai, 81
Anbramo di Angelo, 192
Andreani, E., 89
Andreoni, Luca, 157, 161, 169
Anselmi, Sergio, 164
Arcidosso, Abramo, 192
Arcidosso, Benedetto, 54, 55
Arcidosso, David, 54
Armani, Barbara, 61
Arrighi, Antonio, 207
Arrigucci, Giuseppa, 229
Arrigucci, Rosa, 229
Artom, Elena Lea, 108
Artom, Emanuele Menachem 108, 123
Asburgo Lorena, Ferdinando III 227
Asburgo Lorena, Leopoldo II, 13
Asburgo Lorena, Pietro Leopoldo, 87, 212, 215, 216, 224, 225, 227, 228
Asburgo, Maria Teresa, 209, 227
Ascheri, Mario, 23, 125, 129, 141, 187, 199, 217, 220, 225
Ashkenazi, Mordekhai di Netanel, 81
Ashkenazi, Bella Rosa di Mordekhai, 81



234 Dentro e fuori ghetto

Ashkenazi, Yehudit di Yehoshua, 84
Austini, Domenico Maria, 211
Ayyash, Yaakov Moshé, 97
Azulay, Chayim Yossef David, 109, 110

Baer, Yitzhak, 45
Baggiani, Daniele, 96
Baldacconi, famiglia, 210
Bandini, Antonio Francesco, 26
Baras, Zvi, 66
Barbagli, Marzio, 61
Barnett, Abraham Elzas, 137
Barrocci, David, 151
Barroccio, Gabriello, 151
Barzanti, Roberto, 17, 40
Baviera di, Violante Beatrice, 202, 204, 205
Bedarida, Daniele, 123
Belgrado, Fernando, 115, 116
Belloni, famiglia, 210
Beloch, Karl Julius, 162
Beneventi, Leone, 166
Benevento, Leone, 151
Benocci, Carla, 178
Berlinghieri, Quintilio, 205
Bertini, Fabio, 177
Biale, David, 24
Bianciardi, Ansano, 217
Bidussa, David, 22
Bini, Marco, 125
Birignucci, Marcello, 205
Birocchi, Italo, 174, 219
Blandis, Maraviglia, 151
Blanes, Buona di Moisè David, 208
Blanes, famiglia, 206
Blanes, Lelio, 210
Blanes, Moisè David, 208
Blanes, Ricca di Moisè David, 208
Blanis, Josef, 55, 192
Blanis, Laudadio, 151
Blanis, Moisè, 48, 52, 53, 54, 55, 192



235Indice dei nomi di persona

Blanis, Samuello, 190
Bocci, Andrea, 196
Boesch Gajano, Sofia, 23, 141, 143, 144
Boksemboyim, Yaakov, 23, 24
Bolaffi, Michele, 79, 86
Bologna, Marco, 20, 60
Bonaini, Francesco, 57
Bonazzoli, Viviana, 164
Bonfil, Robert, 22, 118, 223
Bonifazi, Bartolomeo, 205
Bonomi Braverman, Nardo, 25, 58, 63, 105, 154, 159, 169
Borbone di, Luigi XIV, 94, 199
Borbone di, Maria Luisa, 133, 212
Borghi, Alessandro, 214
Borghi, Dattilo, 195, 196
Borghi, David, 82, 153, 197, 202
Borghi, David (o Dattilo?), 196
Borghi, famiglia, 162, 197, 213
Borghi, Giusto, 197
Bolaffi, Michele 
Borghi, Hoshea di Shelomoh, 82
Borghi, Isac Scemerra, 215
Borghi, Mikhael di Shemaria, 82
Borghi, Mosè, 151
Borghi, Mosheh di Shemuel, 84
Borghi, Pacifico, 136, 199
Borghi, Salvatore, 214
Borghi, Samuele, 153, 196, 197, 202
Borghi, Shelomoh Hai di David, 82
Borghi, Zaccheria, 214
Borsacchi, Stefano, 222
Bossi, Francesco, 187, 188
Botta Adorno, Antoniotto, 87
Bregman, Dvora, 74
Bregoli, Francesca, 157
Briccoli, Mario
Brogi, famiglia, 188, 189, 205
Brogi, Giovanni Francesco, 205
Bronchi, famiglia
Bulgherini, Alceo, 210
Bulgherini, Lattanzio Saverio di Alceo, 216



236 Dentro e fuori ghetto

Buoninsegni, Alberto, 216
Burla, Ya‘aqov, 40

Cabibbe, Abramo Benedetto, 214
Cabibbe, famiglia, 206
Cabibbe, Iacob, 214
Cabibbe, Moisè, 195, 196, 209
Cabibbe, Raffaello, 41
Cabibbe, Salomone, 17, 214
Cabibbe, Samuel, 209
Cabibbo, famiglia, 154
Caffiero, Marina, 221
Calabi, Donatella, 126
Calafat, Guillaume 157, 187
Calvano, Sabato di Camillo, 198
Cammeo, Giuseppe, 92
Cantini, Lorenzo, 60, 174, 177, 180, 219, 223, 228
Cantoni, Raffaele, 44
Capua, Aharon di Shabbetai, 82
Capua, Eliezer di Avraham, 83
Caravallo, Grazia di Shaul Barukh, 75, 76, 85
Cardinali, Cinzia, 15, 67, 252
Cardini, Franco, 155, 231
Carducci, Giuseppe, 189
Carli, famiglia, 210
Carmignani, Giovanni, 219, 220, 228
Carpi, Daniel, 43, 59, 69
Carrara, Francesco, 221, 222
Cascio Pratili, Giovanni, 180
Cases, Emanuele, 202
Casini dei, Bernardino, 207
Casini dei, Giovan Battista, 207
Casprini, Laura, 92
Cassandro, Michele, 145, 147, 150, 151, 152, 153, 154, 158, 159, 161, 162, 163
Cassuto, Umberto, 17, 41, 42, 60, 81, 82, 125, 141, 157
Castelli, famiglia, 206
Castelli, Flaminio, 153
Castelli, Isach Michele, 208
Castelnuovo, Angelo, 206, 207, 208
Castelnuovo, Antonella 178
Castelnuovo, Avraham detto Hizkyah, 82
Castelnuovo, Azeglio, 101
Castelnuovo, Daniel, 213, 214



237Indice dei nomi di persona

Castelnuovo, Elia, 211, 227
Castelnuovo, Elia Sabato, 213
Castelnuovo, Emanuele Menachem, 68
Castelnuovo, Emma di Yirmyah, 83
Castelnuovo, famiglia, 37, 62, 63, 110, 154, 162, 204, 206
Castelnuovo, Fiorella, 101
Castelnuovo, Geremia Mario, 101, 103, 107, 108, 114, 115, 116, 117, 118, 120, 121, 122, 123
Castelnuovo, Giuditta di Avraham detto Hizkyah, 82
Castelnuovo, Isacar, 213
Castelnuovo, Mazal Tov di Avraham, 82
Castelnuovo, Mazal Tov di Shelomoh, 85
Castelnuovo, Menahem di Eliyyahu, 83
Castelnuovo, Menahem Hai di Eliyyahu, 84
Castelnuovo, Moisè d’Agnolo, 204
Castelnuovo, Mordekhai di Rafael, 81
Castelnuovo, Moshe ben Daniel, 135
Castelnovo, Mosheh di Mordekhai, 84
Castelnuovo, Rahel di Avraham detto Hizkyah, 82
Castelnuovo, Salamone, 208
Castelnuovo, Samuel, 213
Castelnuovo, Sara Cesara di Avraham, 83
Castelnuovo, Shemuel di Mosheh, 82
Castelnuovo, Simhah di Isakhar, 85
Castignoli, Paolo, 62
Cataldo Galli, Marzia, 96
Catoni, Giuliano, 17, 40, 188
Cattaneo, Massimo, 23
Catturi, Giuseppe, 226
Cavallo, Pietro, 220
Ceni, Dattilo, 195, 198
Ceppari Ridolfi, Maria Assunta, 191, 209
Cercignani, Antonio Maria, 224, 225
Cetoni, David, 151
Cetoni, famiglia, 162
Chassagne, Serge, 95
Chigi, Camillo, 216
Chigi, Carlo, 216
Chironi, Giuseppe, 231
Ciampini, L., 93
Ciampolini, Marco, 209
Cingoli, Yitzhak di Yosef Haiyym, 83
Cinzia di Giacomo, 204
Citone, Sara di Elia, 170



238 Dentro e fuori ghetto

Cohen, Ester di Eliezer, 82
Coen, famiglia, 154
Coen, Daniel vedi Cohen, Daniel
Coen, Richard I., 75
Coenen Snyder, Saskia, 129
Coenne, David, 228, 229
Coenne, Giacobbe, 229
Cohen, Daniel J., 43, 44, 45, 59, 69
Cohen, Judah M., 137
Cohen, Ricca di Malaki, 83
Cohen, Viola di Mordekhai, 83
Cohen, Yosef Tzevi Eyyal di Matatiah, 84
Cohen da Viterbo, Yitzhak, 78, 79, 163
Colao, Floriana, 23, 219
Colletta, Claudia, 164, 169
Collotti Pischel, Enrica, 22
Comberti, Girolamo, 207
Comberti, Pietro, 207
Consolo, Federico, 120, 122, 123
Contessa, Andreina, 21, 43
Corcos, Abram Vita, 214
Corcos, Avigail di Yitzhak Yosef, 82
Corcos, Avraham Hayyim di Shemuel, 84, 85
Corcos, David, 207
Corcos, Diodato, 54, 55
Corcos, famiglia, 154, 169, 206
Corcos, Hizkyah Manoah Hayyim di Yitzhak, 85
Corcos, Isac, 207
Corcos, Isacco Giuseppe di Tranquillo Vita, 169
Corcos, Manoah, 84
Corcos, Salomone, 207
Corcos, Samuele di Tranquillo Vita, 169
Corcos, Tranquillo Vita, 169, 213
Corinaldi, Leon, 53, 54, 55, 56
Corsini, Giovanni, 208
Cortese, Ennio, 219
Cosatti, Patrizio, 211
Cuccia, A., 166

D’Anticoli, famiglia, 211
D’Anticoli, Rosa 170



239Indice dei nomi di persona

Da Ancona, Pacifica di Shelomoh Menahem, 83
da Cagli, Lustro, 54, 55
Da Passano, Mario, 223, 224, 225
Da Pisa, famiglia, 144, 147
Da Pisa, Vitale di Isac, 145
Da Rieti, Agnolo di Laudadio, 145
Da Rieti, Dattilo di Mosè di Angelo, 145
Da Rieti, famiglia, 23, 24, 41, 42, 46, 48, 49, 144, 145, 147, 148, 150, 152
Da Rieti, Isacco, 48, 49
Da Rieti, Isacco di Mosè di Angelo, 145
Da Rieti, Josef, 55
Da Rieti, Laudadio (Ysmael), 49
Da Rieti, Laudadio di Mosè di Angelo, 145
Da Rieti, Moisè, 48
Da Rieti, Mosè di Angelo, 145
Da Rieti, Mosè di Laudadio, 145
Da Rieti, Simone di Laudadio, 147, 150
Da Rieti, Vittoria, 48, 49
Dani, Alessandro, 175
Davis, Robert C., 126
De Benedictis, Angela, 176
De Gregorio, Mario, 17, 40, 187
De Luca, Giovan Battista, 174, 175
De Rossi, Azariah, 78, 79
De Sessi, Barukh Benyamin di Mordekhai Hayyim, 82
De Vecchi, Lodovico o Lorenzo, 190
Debenedetti Stow, Sandra, 161
Del Monte, Laura, 169
Del Monte, Rahel di Shabbetai, 85
Del Rosso, Zanobi, 87, 89
Del Testa Piccolomini, Girolamo, 212
Della Pergola, Sergio, 169
Della Seta, Simonetta, 21
Della Torre, Lelio, 74
Dezza, Ettore, 224
Di Castro, Anna, 10, 12, 15, 25, 57, 67, 70, 80, 97, 101, 102, 111, 225, 226, 232
Di Segni, Riccardo, 108
Dina, David, 231
Disegni, Dario, 67
Donnini, Antonio, 209
Drei, Francesco, 79, 80, 129, 132, 133
Dweck, Yaakob, 119



240 Dentro e fuori ghetto

Edigati, Daniele, 173, 174, 186, 220, 223, 225, 228
Emilio, Agnolo, 192
Emilio, Ariel, 54, 55
Ezrà ibn, Moshè, 122

Fabbri, Giacinto, 208
Fabbri, Pompeo, 196
Fabiani, Fabio, 207
Fabiani, Giovan Battista, 207
Fantozzi Micali, Osanna, 10, 158, 163
Farinacci, Prospero, 182, 185, 222, 228
Farnese, Alessandro – Papa Paolo III, 178
Feci, Simona, 19
Federighi, Giovanni, 190, 191
Fei, famiglia, 210
Ferrara degli Uberti, Carlotta, 21
Ferrara, famiglia 147
Ferrara, Josef, 54, 55
Ferrat, Ercole, 87
Ferri, Ciro, 87
Fineschi, Francesco, 229
Fineschi, Sonia, 187
Fink, Enrico, 24, 134
Finzi, Donna del fu Yehudah Hayyim, 82
Finzi, Vita, 48, 53, 54
Fiorani, Luigi, 158
Fiorentino, David Emanuel, 152
Foa, Anna, 22, 149
Focacci, Giovanni di Giuseppe, 208
Foligno da, famiglia, 147
Fondi, Giuseppe, 202
Forte, Abram, 151
Forte, Benedetto, 151
Forte, Moisè, 195, 196
Forteguerri, Lorenzo, 216
Forti, Abramo, 151
Forti, Benedetto, 151
Forti, Eliezer, 130
Forti, Francesco, 213
Franchini Taviani, Giulio, 210
Frascati, Stella di Eliezer, 82
Frattarelli Fischer, Lucia, 157, 220, 221



241Indice dei nomi di persona

Frosoloni, Abramo, 197
Frosoloni, famiglia, 213
Frosoloni, Giuseppe, 196
Frosoloni, Josef, 55, 192
Frosoloni, Moisè di Rubino, 208
Fresolana, Iosef, 192
Frühauf, Tina, 137
Fuga, Fernando, 87
Funari, famiglia, 162
Funaro, Aron di David, 214
Funaro, David, 151
Funaro, famiglia, 154, 206, 213
Funaro, Giacobbe, 208
Funaro, Liana Elda, 19
Funaro, Mosheh di David, 82
Funaro, Shelomoh Shalmiel di Yosef, 82
Fusi, Francesco, 40

Galasso, Cristina, 10, 61, 62, 157
Galletti, Flaminio, 54
Galletti, Jacobbe, 54
Galletti, Laudadio, 54, 56
Galletti, Leon, 54, 55, 56, 192
Galletti, Vitale, 192
Galletti, Yishmael di Daniel, 83
Gallichi, Abraham di Moshè, 78, 169
Gallichi, Abram di Emanuello di Salomone, 197
Gallichi, Abramo di Vito, 200, 213
Gallichi, Abramo di Volumnio, 212, 213, 214
Gallichi, Abramo Sabbato, 211
Gallichi, Alessandro di Emanuello di Salomone, 197
Gallichi, Allegra di Daniele, 197
Gallichi, Angelo, 136
Gallichi, Angelo di Abramo, 214
Gallichi, Arieh Avraham, 85
Gallichi, Avraham di Mosheh, 84
Gallichi, Avraham di Paltiah Zevulun, 81
Gallichi, Barzilai Tzevi Hanania, 84
Gallichi, Belladonna di Rafael Hayyim (vedi Raffaello Vita), 81, 213
Gallichi, Benvenuta di Yehudah Hayyim, 75, 77, 85, 86
Gallichi, Daniello, 195, 196, 200
Gallichi, Dattilo di Salomone, 202
Gallichi, David di Abramo, 214



242 Dentro e fuori ghetto

Gallichi, Diana di Salvatore di Moisè, 169, 170
Gallichi, Dolce di Abramo di Moisè, 169
Gallichi, Dolce di Isakhar, 81
Gallichi, Elia, 132, 136, 189, 207
Gallichi, Eliyyahu di Barukh, 81
Gallichi, Emanuello di Raffaello, 145
Gallichi, Emanuello Vita, 210
Gallichi, eredi di Moisè, 195, 196
Gallichi, famiglia, 40, 63, 145, 152, 154, 167, 168, 169, 189, 195, 196, 206, 213, 216
Gallichi, Fausto, 54, 56
Gallichi, Ferrante, 214
Gallichi, Giuditta di Daniel, 81
Gallichi, Giuseppe, 199, 200, 204
Gallichi, Giuseppe di Isac, 190
Gallichi, Giuseppe di Isacar Leon Vita, 213
Gallichi, Graziadio di Emanuello di Salomone, 197
Gallichi, Isac, 92, 151, 190, 197, 199, 200, 208, 210, 211, 217
Gallichi, Isac detto Fastidio, 195, 196
Gallichi, Isacar Leon Vita, 213
Gallichi, Isakhar Arieh Shabbetai di Yitzhak Barukh, 84
Gallichi, Leah di Mosheh, 85
Gallichi, Leviah di Shemuel, 84
Gallichi, Malkah di Zevulun Hillel, 82
Gallichi, Mazal Tov di Avraham, 82
Gallichi, Mazal Tov di Barzilai, 85
Gallichi, Mazal Ṭov di Yedidyah Yishayah, 72, 73, 82
Gallichi, Moisè Isac, 205
Gallichi, Mosè, 151, 213
Gallichi, Mosè David, 228
Gallichi, Pazienza di Zevulun Hillel, 82
Gallichi, Rafael Hayyim di Mosheh Yehudah (vedi Raffael Vita), 81, 208
Gallichi, Rahel di Zevulun Hillel, 82
Gallichi, Rebecca, 151
Gallichi, Rivka di Barzilai, 85
Gallichi, Rosa di Isakhar, 81
Gallichi, Sabatino, 151, 166, 195, 196
Gallichi, Salomone, 54, 55, 151, 153, 188, 189, 192, 193, 204, 213, 216
Gallichi, Salomone detto il Zoppo, 195, 196
Gallichi, Salomone detto Salomoncino, 195, 196
Gallichi, Salomone di Isacar Leon Vita, 213
Gallichi, Salvatore, 169, 196, 199, 204, 210
Gallichi, Samuele, 68
Gallichi, Sarah di Eliyyahu, 81



243Indice dei nomi di persona

Gallichi, Shelomoh, 68
Gallichi, Shelomoh di Yehoshua, 81
Gallichi, Shelomoh Arieh Avraham, 84
Gallichi, Shelomoh Arieh Avraham di Yehudah Hayyim, 86
Gallichi, Volumnio (vedi Volunio), 79, 80, 86, 127, 129, 131, 132, 133, 135, 136, 151, 205
Gallichi, Volumnio di Abramo, 213, 214
Gallichi, Volumnio Lelio, 201, 204, 207
Gallichi, Yehoshua di Mosheh, 85
Gallichi, Yehudit di Boaz, 83
Gallichi, Yosef, 75, 77, 86
Gallichi, Yosef Gad di Daniel, 68
Gallichi, Yosef Yitzhak Zeev di Yehudah Hayyim, 85
Gallichi, Zevulun Hillel di Avraham Yedidyah, 4, 81
Gallico, Laura di Menahem, 84
Gallico, Miriam, 129
Gambacorta, Giovanni Antonio, 208
Gasperoni, Michaël, 24, 61, 149, 161, 162, 164, 168, 169, 172, 187
Gauding, Daniela, 75
Geni, Dattilo, 200
Gennari, Marina, 27
Geri, Marco P., 219
Ginori, Carlo, 96
Giogioli, Nicolò, 74
Girgiis de, Giovan Battista, 94
Giuliani, Enrico, 96
Giuliani, Matteo 96
Giulietti, Renato, 162
Giuva, Linda, 60
Gori, Giuseppe, 199, 200
Gottheil, Richard, 59
Gravano Bardelli, Angelo, 157, 162
Graziani Secchieri, Laura, 24, 61, 161, 162
Grilli, Giulia, 196
Groppi, Angela, 149, 159
Guadagni, Gaetano, 89
Guercio, Maria, 60
Guerranti, Juri, 232
Guglielmi, Vincenzo, 220

Habib, Avraham Barukh di Mosheh, 85
Habib, Barzilai di Hizkyahu, 83
Halevi, Eyal Mikhael Shabbetai di Mordekhai Yitzhak, 82



244 Dentro e fuori ghetto

Hamad, Laura, 92
Harràn, Don, 119, 127
Hart, Solomon Alexander, 99
Hasse, Johann Adolph, 133
Hazaq, Hizkyah di Yehuda
Hazaq, Mosheh Yehudah di Mordekhai, 86
Horowitz, Elliott, 22, 24, 107

Iares, Abram, 192
Idel, Moshe, 118
Idelsohn, Abraham Zebi, 120, 128, 137
Innocenti, Elena, 203
Insabato, Elisabetta, 63
Isakhar, 86
Ishay, H., 113

Jacobson, Joshua R., 128
Jacona, Emilio, 11
Jommelli, Niccolò, 133
Jona, Alberto, 128

L’Aquila da, Mosè di Dattilo, 145
Lacerenza, Giancarlo, 92
Lambroni, Giovanna, 92
Latis, Jacob, 55
Lattes, Andrea Yaakov, 69
Lattes, Dante, 107
Lattes, Giuseppe, 43, 58, 59, 107
Levantino, Donato, 54, 55
Levi, Alessandra, 113
Levi, Dattilo, 196
Levi, Emanuele, 153, 202
Levi, Eyyal Shabbetai, 85, 86
Levi, famiglia, 153, 154, 201, 231
Levi, Giovanni, 21
Levi, Isache, 132
Levi, Leo, 24, 101, 103, 104, 105, 107, 108, 114, 116, 120, 122, 123, 131
Levi, Leon Vita, 136, 229, 231
Levi, Mosè, 151
Levi, Salomone Vita, 153, 203
Levi, Samuel di Emanuele, 202
Levi, Yedidya di Veali, 31, 84



245Indice dei nomi di persona

Levina, Esther, 151
Leydi, Roberto, 103
Liberman, Sharon, 74
Liscia Bemporad, Dora, 24, 89, 92, 93, 95
Liscia, David, 67
Liseo, Prudenza di Israel di Elisha, 81
Lisini, Alessandro, 13, 37, 62, 63, 64
Locatelli, Sofia, 83
Lodolini, Elio, 58
Lolli, Elena, 161
Lorena, Francesco Stefano, 209
Lunel, Tzemah di Mosheh, 83
Luongo, Dario, 185
Lustig, Jason, 45
Luzi, Laura, 220
Luzzati, Michele, 10, 142
Luzzatto Voghera, Gadi, 225

Maddis, Rachele, 166
Malaspina, Marcello, 205
Mancuso, Piergabriele, 24, 138
Mannori, Luca, 173, 219, 223, 228
Mano, Davide, 10, 12, 14, 67, 157, 162, 177, 178
Mansueti, Girolamo, 202
Mantova, Moisè Aron, 198
Marcelli, Ilaria, 10, 12, 14, 25, 37, 67, 69, 70, 232
Marcheschi, Chiara, 37, 57, 69, 70
Marchisello, Andrea, 222
Marconcini, Samuela, 221
Marelli, Gaetano, 217
Margulies, Samuel Hirsch, 41
Marianini, Lorenzo, 197
Martini, Vincenzo, 229
Marx, Alexander, 24
Marzuoli, Pier Francesco, 189, 190
Mattone, Antonello, 219
Mattozzi, Ivo, 176
Mazzanti, Giuseppe, 221
Mazzini, Doriano, 187
Mazzoni, Gianni, 203
Mecacci, Enzo, 191
Medici dei, Anna Maria, 196



246 Dentro e fuori ghetto

Medici dei, Cosimo I, 125, 162, 177, 179, 180, 220
Medici dei, Cosimo III, 60, 87, 174, 194, 220
Medici dei, Ferdinando I, 220
Medici dei, Ferdinando II, 189, 226
Medici dei, Francesco Maria, 191, 194, 196, 197, 198, 226
Medici dei, Mattias, 189, 192
Medici, Marzio, 189
Medina de, Itzhak Hayyim, 128
Medina de, Yaaqov, 132, 136
Melamentano, Elia, 54, 55, 56
Melasecchi, Olga, 62, 72, 95, 161
Menasci, Settimo Shabbetai di Shelomoh, 83
Mencarini, famiglia, 210
Mengozzi, Eugenio, 214
Mengozzi, Narciso, 205, 211, 215, 227
Meniconi, Antonella, 232
Menochio, Iacomo, 181
Menozzi, Daniele, 177, 219
Mensini, famiglia, 210
Metzler, Tobias, 75
Mieli, Giuditta di Israel, 83
Mieli, Emilia di Israel, 83
Mieli, Florinda di Israel, 83
Mignanelli, Alfonso, 216
Milano, Attilio, 59, 157, 162
Miniati, Isach, 54, 55, 192
Minutelli, Giacomo, 198, 208
Modena da, famiglia, 147
Modena, Leon, 113, 118, 119, 120, 127, 133
Modena, Malkah di Uriel, 81
Modena, Oriello, 151
Modigliani, Guglielmo, 192
Modigliano, famiglia, 162
Monari, Marco, 178
Mondolfo, Venturina di Yaakov, 82
Montalcino da, Consiglio di Dattilo, 144
Montalcino da, Guglielmo di Dattilo, 144
Montalcino da, Vitale di Dattilo, 144
Monte Baroccia (anche Monte Baroccio), David 195, 196, 199
Montebarocci, famiglia, 162
Montefiore, Rahel di David, 84
Montorzi, Mario, 174, 177, 219, 222



247Indice dei nomi di persona

Moravia, Avraham di Yaakov, 82
Moresco, Gur di Efraim, 83
Moresco, Mazal Tov di Efraim, 82
Mori, Francesco, 206, 207, 208
Morosini, Giulio alias Samuele Nachmias, 113, 114, 116, 118, 119, 133, 134
Moscati Benigni, Maria Luisa, 164
Mostacchi, Francesco, 201
Munkacsi, Erno, 41, 42
Muratori, Ludovico Antonio, 175

Nachmias, Samuele vedi Morosini, Giulio
Nahmani, Shimshon Hayim ben Nahman Mikhael, 31
Nahon, Umberto, 43, 45
Nardi, F.D.
Nardi, Lucia, 226
Navone, Gianluca
Nepi, Abramo di Moisè, 214
Nepi, famiglia, 213
Nepi, Isac di Moisè, 214
Nepi, Moisè, 54, 55, 56, 214
Neppi, Ricca di Mordekhai, 82
Neri, Paolo, 205
Nessim, Angelo, 195, 196
Nessim, Daniel, 217
Nessim, Elia, 132
Nissim, Agnolo, 54, 55, 56
Nissim, Agnolo Lazzaro, 53
Nissim, Eliyyahu Eyal Azariah di Daniel, 75, 84, 85, 136
Nissim, famiglia, 54, 168, 213
Nissim, Mordekhai Tzevi Hoshayah di Daniel, 75, 77, 85, 86
Nissim, Jedidiah Aryeh Hayyim, 75, 76 ,85
Nissim, Samuel 54
Nissim, Simone, 54
Nissim, Yehoshua di Daniel, 81
Norsa, famiglia, 147

Orefice, Beniamino, 195, 196
Orefice, Salvatore, 195, 196
Orefici, Angelo, 151, 214
Orefici, Elia, 207
Orefici, famiglia, 196, 206
Orefici, Graziadio, 136



248 Dentro e fuori ghetto

Orefici, Laura, 151
Orefici, Salvatore, 151
Orfali, Moises, 107
Orsini von Rosemberg, conte di, 223
Orvieto, Emanuel, 201
Orvieto, famiglia, 206, 213
Orvieto, Giacobbe, 208
Orvieto, Giuseppe, 201
Orvieto, Giuseppe di Salomone, 201
Orvieto, Iacob di Salomone, 201
Orvieto, Isac, 201
Orvieto, Manuello, 208
Orvieto, Moisé di Salomone, 201
Orvieto, Moshè di Matatia, 72
Orvieto, Sabato 207
Orvieto, Salomone, 201, 202
Orvieti, Levi di Yosef, 81
Orvieti, Simhah di Mordekhai, 81

Pacchiarotti, Giovanni Carlo, 214
Pacecco, Abramo, 151
Pacifici, Mordekhai diz Yitzhak, 83
Pagis, Dan, 75
Paisiello, Giovanni, 133
Palliano, famiglia, 170
Pancaldi, famiglia, 210
Pancaldi, Giovanni, 204
Pansini, Giuseppe, 57
Panti, Giovanni, 92
Paolicelli, Nicola, 226
Pardi, Giuseppe, 162
Passaniti, Paolo, 232
Passeri, Niccolò detto “il Genova”, 182
Passigli, famiglia, 162, 179
Passigli, Isac, 151
Passigli, Rosa, 151, 166
Passigli, Smeralda di Daniel, 82
Pavoncello, Nello, 10, 25, 59, 105, 107, 158
Paz-Ner, Moshe, 45
Pecci, Giovanni Antonio, 142, 203, 213
Pecci, Pietro, 203
Pelagrilli, Graziano, 54, 55, 192, 195, 196



249Indice dei nomi di persona

Pelagrilli, Laudadio, 190, 195, 196
Pelagrilli, Leon, 54
Pelagrilli, Salomone, 54, 195, 196, 201, 210
Pelagrilli, Salvador, 54
Pellagrilli, Moisè, 170
Pelosi, Elisabetta, 228, 229
Pene Vidari, Gian Savino, 222
Perani, Mario, 162
Perani, Mauro, 65, 83
Pereyra de Leon, Michael, 110
Pergolesi, Giovan Battista, 133
Perini, Mario, 11, 232
Pesari, Abramo 195
Pesari, Mosè, 151
Pesari, Shemuel di Yehudah, 83
Pesaro, Abramo, 196, 203, 214, 216
Pesaro, Agnolo, 48, 53, 54
Pesaro, Consolo Samuel di Giuseppe, 204
Pesaro, Emanuel, 214
Pesaro, Emanuello Abramo, 208
Pesaro, famiglia, 162, 164, 168, 206, 213
Pesaro, Gavriel, 85
Pesaro, Giuseppe, 204
Pesaro, Hannah di Gavriel, 86
Pesaro, Iacopino, 54, 55, 192
Pesaro, Jacobbe, 55
Pesaro, Malkah di Calonimus, 81
Pesaro, Moisè, 151, 214
Pesaro, Moisè David, 208, 216
Pesaro, Moisè David di Giuseppe, 204, 208
Pesaro, Moisè Vito, 203
Pesaro, Mosè, 208
Pesaro, Mosheh di Avraham, 81
Pesaro, Rivkah di Menahem, 82
Pesaro da, famiglia, 162
Petrucci, Cosimo, 216
Pettigli, Moisè, 192
Pezzetti, Marcello, 232
Piattelli, Dattilo, 199, 200
Piattelli, Jemila, 200
Piattelli, Mazal Tov di Mosheh David, 84
Piattelli, Mazal Tov di Yoav, 81



250 Dentro e fuori ghetto

Piattelli, Ricca di Yoav, 81
Piazza, Flaminio di Vito, 197
Piazza, Raimondo Hananyah di Yaakov, 83
Piazza, Simone di Vito, 197
Piccinni, Gabriella, 180
Piccolomini, Antonio, 200
Piccolomini, Ferdinando, 216
Pilocane, Chiara, 65
Pini, Onorato, 88, 89
Pini, Roberto Onorato, 90
Piperno, Sergio, 44
Piselli, Francesca, 25, 231, 232
Pitigliano da, David di Salomone, 198
Pizzi, Francesco, 209
Portaleone, Bruno, 221
Procaccia, Michaela, 36
Procaccia, Napoleone, 101, 102, 107
Procaccia, Olga di Napoleone, 101
Prosperi, Adriano, 58, 221
Prunai, Giulio, 59, 212
Pugliese, Stanislao G., 142

Quaglioni, Diego, 61, 222

Raccah, Beniamino, 95
Raccah, Moisè, 96
Raspanti, Benedetto, 199
Rastrelli, Sebastiano, 206
Ravenna, Hannah di Eliezer, 83
Ravid, Benjamin, 126
Recanati, Yaakov Hai, 68
Reichel, Sharon, 21
Reubeni, David, 49
Richelieu de, Louis, 94
Riello, Giorgio, 94
Righi, Laura, 181, 199
Rimini, Sara di Eliyyahu, 83
Rivlin, Bracha, 19, 20
Rocches, famiglia, 170
Rocches, Giacobbe, 170
Roncolato, Stefania, 65, 71
Rosadi, Giovanni, 219, 220



251Indice dei nomi di persona

Rossi, Francesco, 230
Rossi, Salomone, 119, 127
Roth, Cecil, 28, 41, 42, 178, 225
Rothschild, famiglia, 90
Rouelle, Matteo, 96
Rucellai, Giulio, 223
Ruderman, David B., 118

Saadun, Consola del fu Daniel, 82
Saadun, Eliezer [ Joseph Hayyim], 75, 85
Saadun, Hizkyah Nissim Hayyim di Mordekhai Yosef, 72, 73, 82
Sacchetti, Girolamo, 221
Sadun, Aronne Vito, 151
Sadun, famiglia, 162
Sala, Donato, 151
Salah, Asher, 22, 28, 31, 68
Salomon, Yedidiah ben Rafael, 129
Salomone detto Moscione, 195
Salvadore di Isach, 190
Salvadori, Roberto G., 59, 155, 158, 231
Salvani, Fausto, 204
Salvemini, Gaetano, 57, 60
Salvestrini, Arnaldo, 216
Sangalli, Maurizio, 227
Santini, famiglia, 210
Sarti, Giuseppe, 133
Satlow, Michael L., 20
Savelli, Marc’Antonio, 173, 174, 175, 176, 177, 179, 180, 181, 182, 183, 184, 185, 220, 222
Savini, Maddalena, 199
Scardi, Raffaella, 22
Schidorsky, Dov, 66
Schmidt, Helmuth, 45, 46
Sebibo, senza nome, 151
Segal, Mordekhai Nehmad, 84
Segre, Franco, 105
Seidel-Menchi, Silvana, 61, 222
Seidler-Feller, Shaul, 74
Semelini, Agnolo, 54, 56
Semelini, Donato, 54, 55
Semelini, Prospero, 54, 55, 192
Semelini, Rachele, 166
Semelini, Speranza, 166



252 Dentro e fuori ghetto

Semilino, Prospero 
Sereni, Yitzhak di Avraham, 85
Serino, Vinicio, 125, 182, 217
Seroussi, Edwin, 111, 113, 116
Serusiren (?), Iosef Aven da Padova, 192
Servi, Azeglio, 123
Servi, Ester di Shemuel, 86
Servi, F., 97
Servi, Isache, 132, 136
Servi, Marcella, 103
Servi, Mordekhai di Yaakov, 82
Servi, Mosheh Yosef, 82
Sestieri, Lea, 49
Sethill, Caron, 67
Shatzmiller, Joseph, 69
Sibon, Juliette, 19
Sicilia, Angelo, 151
Siegmund, Stefanie B., 157, 161, 162
Sierra, Sergio J., 108
Siminetti, Francesco, 217
Simonetti, Giuseppe, 208
Simonsohn, Shlomo, 22, 43
Soave, Moisè, 74
Somekh, Alberto M., 107, 108, 110
Sonne, Isaia, 42, 83
Sonnino, Eugenio, 158
Sorani, Attilio, 60
Sorano, Angiolo, 207
Sorano, famiglia, 206
Sornaga, Yehudah di Yitzhak, 82
Sozzi, Giacomo, 24
Spagnoletto, Amedeo, 35, 62, 65, 72, 161
Spagnolo, Francesco, 101, 103, 105, 118, 120
Spannocchi, Ambrogio, 204
Speciale, Giuseppe, 232
Stern, Moritz, 41, 75
Stow, Kenneth R., 161, 220, 221, 223

Tanzini, Lorenzo, 186
Tassini, Ubaldo di Domenico, 204
Tavilla, Elio, 186
Tedesca, Dolce, 166



253Indice dei nomi di persona

Tedesco, famiglia, 206, 213
Tedesco, Salvatore, 202
Tedesco, Salvatore di Donato, 206
Terracina, famiglia 196
Terracina, Sabato, 53, 54, 55, 191
Terracini, Avraham di Mosheh Hagay, 81
Terracini, Benvenuto, 44
Terracini, famiglia 72, 172
Terracino, Dragar, 195
Terracino, Mosheh Hagai di Shabbetai, 81
Terrazzi, Francesco, 210
Toaff, Ariel, 20, 21, 22
Toaff, Renzo, 17, 231
Todeschini, Giacomo, 21, 26, 148, 149
Tognarini, Ivan, 17, 231
Toscano, famiglia, 170
Tosi, Giuliano, 224, 225, 227
Trivellato, Francesca, 157
Troia, Pasquale, 205
Turamini, Virginia, 216
Turrini, Patrizia, 11, 23, 158, 173, 174, 178, 179, 181, 190, 197, 199, 200, 201, 202, 232
Tzoref, Shemuel di Yehoshua, 81

Ugurgieri, Ugo, 189

Valech Capozzi, Alba, 232
Vallesi, famiglia, 210
Vandi, Francesco, 89, 91
Vanvitelli, Luigi, 87
Velletri, Beniamino, 151
Velletri, famiglia, 162, 170
Velletri, Shabbetai di Rafael, 82
Veltri, Giuseppe, 118
Verga, Marcello, 225
Vigni, Laura, 196
Vital, Chayim, 113
Vitale, Aron, 198
Vitale, Micaela, 72, 172
Vitali, Bonaventura, 151
Vitali, famigia 196
Vitali, famigia 196
Vitali, Pacifico, 195



254 Dentro e fuori ghetto

Vitali, Stefano, 60
Vitali, Vitale, 202
Viterbo, Mazal Tov di Yitzhak, 82
Viterbo Neppi Modona, Lionella, 71
Viterbo, Ariel, 25, 44, 57, 69
Viterbo, Josef, 54, 55
Viterbo, Lazzaro, 151
Viterbo, Lazzaro di Sabato, 198
Viterbo, Moisè, 214
Viterbo, Ricca, 170
Vivanti, Corrado, 21
Volterra da, Lazzaro di Manuello, 145

Walden, Joshua S., 128
Wallach, Yirmyah di Natanel, 83
Watchel Mintz, David, 74
Weinstein, Roni, 61
Wobick-Segev, Sarah, 20

Yaari, Avraham, 108, 109, 110, 113
Yehudah, Rafael Avraham di Mosheh, 82
Yerushalmi, Yosef Hayim, 19, 31
Yosef da Arles, 24

Zanaboni, Giovan Battista, 208
Zdekauer, Lodovico, 9, 23, 144
Zecchini, Franco, 86
Zevi, Giorgio, 44
Zevi, Tullia, 15, 36
Zocchi, Giuseppe, 99
Zoller, Israel, 9, 17, 25, 411, 231
Zuccaro, Cristina, 166
Zuliani, Dario, 224, 225
Zvi, Itzhak Ben, 44
Zytnicki, Colette, 19





Finito di stampare nel mese di dicembre 2023
a cura di 



D
e

n
t

r
o e f

u
o

r
i g

h
e

t
t

o


	Dentro e fuori ghetto. Vita e cultura ebraica a Siena in età moderna
	Sommario
	Saluti istituzionali
	Direzione generale Archivi, Sabrina Mingarelli
	Archivio di Stato di Siena, Cinzia Cardinali
	Fondazione per i Beni Culturali Ebraici in Italia, Dario Disegni

	Introduzione
	Dentro e fuori ghetto a Siena, Davide Mano

	I. – Il patrimonio ebraico senese: documenti, arredi, tradizioni, repertori musicali
	Dal ghetto alla dispersione. 
L’archivio della comunità ebraica di Siena, Anna Di Castro
	I documenti senesi: da un raffronto fra i fondi ebraici di Toscana, Ilaria Marcelli
	Kol sasson me‘ir tehilà – Una voce di gioia dalla città gloriosa. Fonti senesi alla Biblioteca Nazionale d'Israele, Ariel Viterbo
	Gli arredi con tessuti ‘indiani’ nella sinagoga di Siena, Dora Liscia Bemporad
	Shokhant Bassadè (Tu che abiti nel campo): 
musiche della tradizione senese nelle registrazioni di Leo Levi, Enrico Fink
	L’introduzione del repertorio musicale colto nel ghetto di Siena: 
modalità, stilemi e forme paradigmatiche di esecuzione musicale, Piergabriele Mancuso

	II. – Il ghetto e la città: relazioni, interdizioni, vitalità, conflitti
	Gli ebrei a Siena prima e dopo il ghetto. Aspetti economici e sociali, Michele Cassandro
	La popolazione e le famiglie del ghetto di Siena in età moderna, Michaël Gasperoni
	Marc’Antonio Savelli sugli ebrei nella Toscana medicea, Mario Ascheri
	Tra conflitti e interazioni: le attività economiche ebraiche dentro e fuori il ghetto di Siena (fine XVII – XVIII sec.), Patrizia Turrini
	Ebrei e cristiani nella Siena del Settecento. Tracce di relazioni proibite dalla «libertà di passeggiare fuori dal ghetto» all’eccidio del Viva Maria, Floriana Colao

	Indice dei nomi di persona



